Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2324-2332 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Kaidah figih sebagai solusi dalam problematika bioetika
kontemporer

Citra Oktavia Rahmadani’, Sofya Carren Desi Caningtyas?, Fatimah Zahra Rahman?,
Muhammad Amiruddin®*

%234 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: 250703110132@student.uin-malang.ac.id

. ABSTRAK

Kata Kunci:

Kaidah figih, bioetika, etika Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi, khususnya

islam, problematika, dalam bidang kesehatan dan bioteknologi, telah memunculkan

kemaslahatan berbagai problematika bioetika yang kompleks, seperti rekayasa
genetika, bayi tabung, transplantasi organ, kloning, dan euthanasia.

Keywords: Isu-isu ini tidak hanya menjadi perdebatan ilmiah dan medis, tetapi

Islamic legal maxims, bioethics, juga memunculkan tantangan moral, sosial, dan keagamaan. Dalam

islamic ethics, public welfare konteks ini, kaidah figih hadir sebagai instrumen penting dalam

hukum Islam yang bersifat fleksibel dan kontekstual, mampu
memberikan solusi terhadap permasalahan bioetika kontemporer yang belum diatur secara eksplisit dalam
nash. Prinsip-prinsip seperti al-dharurat tubih al-mahzurat, dar’ul mafasid mugaddam “ala jalbil mashalih, dan
al-‘adah muhakkamah menjadi kerangka rasional dalam menetapkan hukum atas isu-isu etis modern.
Pendekatan ini tidak hanya menjaga keselarasan antara praktik biomedis dan nilai-nilai syariat, tetapi juga
menunjukkan bahwa kaidah figih relevan sebagai dasar pertimbangan etis dan hukum. Dengan demikian,
integrasi kaidah figih dalam problematika bioetika menjadi solusi normatif sekaligus aplikatif yang menjaga
kemaslahatan umat di tengah kemajuan ilmu pengetahuan.

ABSTRACT

The rapid development of science and technology, particularly in the fields of health and biotechnology, has
given rise to complex bioethical issues such as genetic engineering, in vitro fertilization, organ
transplantation, cloning, and euthanasia. These issues have sparked not only scientific and medical debates
but also raised moral, social, and religious concerns. In this context, figh principles serve as a vital instrument
within Islamic law, offering a flexible and contextual framework to address contemporary bioethical
dilemmas that are not explicitly regulated in the scriptural texts (nash). Foundational maxims such as al-
dharurat tubih al-mahzurat (necessity permits the prohibited), dar’ul mafasid mugaddam ‘ala jalbil mashalih
(preventing harm takes precedence over obtaining benefit), and al-‘adah muhakkamah (custom is a legal
consideration) provide rational foundations for establishing rulings on modern ethical issues. This approach
not only ensures the alignment of biomedical practices with Sharia values but also affirms the relevance of
figh principles as a basis for ethical and legal judgment. Therefore, the integration of figh maxims into
bioethical discourse offers both normative and practical solutions, safeguarding public welfare amid ongoing
scientific advancement.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2025 by Author. Published by Universitas Isiam Negeri Maulana Malik Ibrabim Malang.




Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

Pendahuluan

Pada era modern, kesehatan dalam perspektif Islam menghadapi tantangan besar
dalam menyesuaikan diri dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi medis yang
berkembang pesat. Walaupun sejumlah aspek pengobatan tradisional Islam masih
memiliki relevansi, muncul berbagai hambatan di tengah dominasi sistem pengobatan
modern. Sebagian praktisi dan masyarakat masih mengalami kesulitan dalam
menggabungkan metode pengobatan tradisional dengan medis modern, meskipun
keduanya sebenarnya berpotensi untuk saling melengkapi (Asrofik et al., 2024).

Kemajuan pesat dalam bidang biologi dan kedokteran telah lama diperkirakan
akan menimbulkan berbagai persoalan etika. Perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi (IPTEK), meskipun merupakan suatu pencapaian besar, sering kali
menimbulkan tantangan baru yang berkaitan dengan aspek moral. Menurut Nor (1999),
teknologi seperti kloning, rekombinasi DNA, transfer embrio (ET), dan fertilisasi in vitro
(IVF) tidak hanya memungkinkan manusia untuk “mengendalikan” proses kehidupan,
tetapi juga menimbulkan tanggung jawab etis baru terhadap masyarakat, sehingga
penerapannya harus dilakukan dengan penuh kehati-hatian (Minarno, 2024).

Beberapa contoh perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dalam
kedokteran modern adalah transplantasi organ, bayi tabung, rekayasa genetika, hingga
euthanasia. Dalam konteks masyarakat Muslim, etika medis tidak bisa hanya bertumpu
pada standar Barat, tetapi harus berpijak pada prinsip syariah. Setiap inovasi medis
harus dinilai berdasarkan sejauh mana ia mendukung atau bertentangan dengan tujuan
tersebut. Untuk itu, kaidah figih berfungsi sebagai alat penting dalam menilai kasus-
kasus baru yang belum pernah dibahas dalam kitab klasik. Misalnya, prinsip “adh-
dharurat tubihul mahdhurat” (darurat membolehkan yang terlarang) bisa digunakan
untuk membolehkan tindakan medis tertentu dalam kondisi kritis (Akhmad & Rosita,
2012). Dengan demikian, kaidah figih memberi keluwesan bagi hukum Islam agar tetap
relevan terhadap dinamika zaman, tanpa kehilangan nilai dasarnya.

Pembahasan
Kajian Teori

Etika yang berhubungan dengan persoalan dalam bidang biologi disebut bioetika.
Menurut Samuel Gorovitz, bioetika atau bioethics merupakan kajian kritis terhadap
aspek-aspek moral dalam proses pengambilan keputusan yang berkaitan dengan
kesehatan maupun ilmu-ilmu biologis (Minarno, 2024). Dengan demikian, bioetika
berfokus pada penelaahan nilai-nilai etis yang muncul dari penerapan teknologi, ilmu
kedokteran, dan biologi dalam kehidupan manusia.

Istilah bioetika berasal dari bahasa Yunani, yaitu dari kata bios yang berarti
kehidupan dan ethos yang berarti adat istiadat, karakter, atau kebiasaan. Secara singkat
kedua kata ini berarti sistem refleksi etis-normatif terhadap intervensi biomedis
terhadap kehidupan. Secara sederhana, bioetika dapat dipahami sebagai kajian
sistematis tentang perilaku manusia yang berkaitan dengan kehidupan dan kesehatan.

2325



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

Dalam arti yang lebih luas, bioetika membahas dimensi etis dari ilmu pengetahuan hayati
dan praktik kesehatan, mencakup cara berpikir, pengambilan keputusan, tindakan,
hingga kebijakan yang menyangkut kehidupan manusia. Selain itu, bioetika berfungsi
sebagai upaya untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dalam perkembangan ilmu
dan budaya modern, agar kemajuan yang dicapai tidak mengabaikan aspek moral dan
kemanusiaan (Kusmaryanto, 2022). Dengan kata lain, bioetika hadir sebagai jawaban
atas berbagai pertanyaan etis yang muncul dari kemajuan ilmu pengetahuan dan
teknologi, khususnya yang berkaitan dengan kehidupan dan kesehatan manusia.

Bioetika dalam Perspektif Umum

Secara umum, bioetika dapat dipahami sebagai cabang ilmu etika yang menyoroti
refleksi moral terhadap berbagai persoalan yang timbul akibat perkembangan biologi,
kedokteran, dan teknologi kesehatan. Fokus utamanya adalah bagaimana manusia
seharusnya bersikap dan mengambil keputusan dalam menghadapi persoalan yang
menyangkut kehidupan, kesehatan, serta kelestarian makhluk hidup (Minarno., 2024).

Ruang lingkup bioetika sangat luas. Topiknya mencakup awal kehidupan seperti
aborsi, teknologi bayi tabung, dan rekayasa reproduksi hingga akhir kehidupan seperti
euthanasia, serta hak pasien dalam menentukan tindakan medisnya. Selain itu, bioetika
juga membahas isu-isu seperti transplantasi organ, penelitian biomedis, rekayasa
genetika, dan bahkan dampak teknologi modern terhadap lingkungan dan ekosistem.

Tujuan utama dari bioetika adalah memberikan pedoman moral dan etis agar
pemanfaatan ilmu pengetahuan dan teknologi tetap menghormati martabat manusia,
melindungi hak asasi, dan menjaga keseimbangan lingkungan hidup. Dengan adanya
bioetika, diharapkan setiap keputusan medis, kebijakan kesehatan, maupun penelitian
ilmiah dapat dilakukan secara bijaksana, adil, dan bertanggung jawab.

Dalam tradisi Barat, prinsip dasar bioetika diformulasikan melalui Belmont Report
(1979), yang menetapkan tiga asas utama:
1. Respect for persons, menghargai otonomi dan martabat individu.
2. Beneficence, melakukan kebaikan serta mencegah bahaya.
3. Justice, menegakkan keadilan dalam pembagian manfaat dan risiko.

Ketiga prinsip ini kemudian berkembang menjadi empat pilar utama bioetika, yaitu:

1. Autonomy (Otonomi), menghargai kebebasan individu dalam mengambil
keputusan,

2. Beneficence (Kebaikan), berbuat baik bagi pasien,

3. Non-maleficence (Tidak Merugikan), menghindari tindakan yang menimbulkan
bahaya, dan

4. Justice (Keadilan), bersikap adil dalam pelayanan dan penelitian.

Meskipun keempat prinsip tersebut tampak bersifat universal, penerapannya
sering menimbulkan perdebatan. Salah satu kritik terhadap paradigma bioetika Barat
adalah penekanannya yang terlalu besar pada kebebasan individu. Misalnya, hak pasien

2326



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

untuk menolak perawatan dianggap mutlak, meskipun keputusan tersebut bisa
mengancam nyawanya (Akhmad & Rosita, 2012).

Dalam perspektif budaya lain, termasuk Islam, pandangan semacam ini tidak
sepenuhnya sejalan. Bagi umat Muslim, kehidupan bukanlah milik pribadi, melainkan
amanah dari Tuhan, sehingga manusia tidak memiliki kebebasan penuh untuk
mengakhiri hidupnya. Oleh karena itu, pembahasan mengenai bioetika dalam
masyarakat Muslim tidak dapat sepenuhnya mengadopsi kerangka Barat, melainkan
harus disesuaikan dengan prinsip-prinsip maqashid al-syariah yang menekankan
perlindungan terhadap kehidupan, akal, keturunan, dan kehormatan.

Bioetika dalam Perspektif Islam

Bioetika dalam pandangan Islam merupakan kajian tentang berbagai persoalan
etis yang muncul akibat kemajuan ilmu biologi dan kedokteran, yang dianalisis
berdasarkan nilai moral dan prinsip-prinsip syariat Islam. Pada dasarnya, bioetika Islam
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan antara kemajuan ilmu pengetahuan
dan teknologi modern di bidang kesehatan dengan nilai-nilai keislaman. Tujuannya
adalah memberikan pedoman moral bagi umat Muslim dalam menghadapi berbagai
dilema etis yang kompleks (Tarigan, 2022).

Dalam menghadapi berbagai tantangan etika masa kini, pemahaman terhadap
relevansi mukjizat Al-Qur'an menjadi hal yang sangat penting untuk dikaji lebih
mendalam. Ayat-ayat Al-Qur’an memuat pedoman moral serta nilai-nilai etika yang tetap
sesuai dengan permasalahan etis yang dihadapi masyarakat modern. Dengan
memahami secara komprehensif mukjizat Al-Qur’an dan penerapannya dalam konteks
etika, individu maupun masyarakat dapat memperoleh arahan berharga dalam
menyikapi beragam dilema moral yang kompleks di era sekarang (Salwa et al., 2023).
Sejak awal, Islam menempatkan penjagaan terhadap kehidupan manusia sebagai prinsip
yang sangat penting. Hal ini ditegaskan dalam firman Allah Swt. sebagai berikut.

QS Al- Maidah ayat 32 yang berbunyi'

@uﬁMuaJ\f\‘;JJmaya\)usu\ﬁwﬂbhh)?ychdﬂ)m&u‘h;\Lu\Sﬁ

Arti: “Oleh karena itu, Kami menetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil bahwa siapa yang
membunuh seseorang bukan karena (orang yang dibunuh itu) telah membunuh orang lain
atau karena telah berbuat kerusakan di bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh
semua manusia. Sebaliknya, siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, dia
seakan-akan telah memelihara kehidupan semua manusia. Sungguh, rasul-rasul Kami
benar-benar telah datang kepada mereka dengan (membawa) keterangan-keterangan
yang jelas. Kemudian, sesungguhnya banyak di antara mereka setelah itu melampaui batas
di bumi”

QS. Al-lsra’ ayat 33 yang berbunyi:
() 1 st (& 30 a3 s y2 306 Va4t e 388 Gt 0 (i el W a2 a ol ol Sl 5

Arti: “Janganlah kamu membunuh orang yang diharamkan Allah (membunuhnya), kecuali
dengan suatu (alasan) yang benar. Siapa yang dibunuh secara teraniaya, sungguh Kami

2327



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

telah memberi kekuasaan kepada walinya. Akan tetapi, janganlah dia (walinya itu)
melampaui batas dalam pembunuhan (kisas). Sesungguhnya dia adalah orang yang
mendapat pertolongan”

Kedua ayat tersebut menjadi fondasi moral utama dalam bioetika Islam, yaitu hifz
al-nafs (menjaga jiwa). Namun, Islam tidak hanya menekankan aspek kehidupan semata.
Dalam kerangka magqashid al-syariah, terdapat lima tujuan pokok (al-kulliyyat al-khams)
yang menjadi dasar penilaian terhadap setiap tindakan manusia, termasuk dalam bidang
kedokteran dan bioteknologi (Amiruddin, 2024), yaitu:

—_

Menjaga agama (hifz al-din)
Menjaga jiwa (hifz al-nafs)
Menjaga akal (hifz al-‘aql)
Menjaga keturunan (hifz al-nasl)
Menjaga harta (hifz al-mal)

VR

Setiap tindakan medis perlu dievaluasi berdasarkan sejauh mana ia mendukung
atau justru bertentangan dengan kelima prinsip tersebut. Misalnya, rekayasa genetika
yang bertujuan menyembuhkan penyakit keturunan dapat dibenarkan karena sejalan
dengan prinsip hifz al-nafs (menjaga kehidupan). Sebaliknya, kloning manusia untuk
kepentingan eksperimen biologis dianggap bertentangan dengan hifz al-nasl (menjaga
keturunan) dan dinilai merendahkan martabat manusia (Tarigan, 2022).

Dengan demikian, bioetika Islam bukan sekadar versi “Islamisasi” dari bioetika
Barat, melainkan sebuah sistem etika yang berakar pada wahyu, rasionalitas, dan tujuan
syariah (magqashid al-syariah). Hal ini memastikan bahwa kemajuan sains dan teknologi
tetap berjalan sejalan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan spiritual yang diajarkan Islam.

Kaidah Figih (Qawa‘id Fighiyyah)

Dalam menghadapi berbagai dilema medis yang semakin kompleks akibat
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, para ulama telah mengembangkan
suatu instrumen metodologis yang dikenal sebagai kaidah figih (qawa‘id fighiyyah).
Secara umum, kaidah figih merupakan prinsip hukum Islam yang bersifat universal, dari
mana dapat diturunkan berbagai hukum cabang (furd‘) yang relevan dengan situasi
tertentu (Amrulloh & Zaman, 2024).

Berbeda dengan ushul figih yang mempelajari metode, kaidah, serta prinsip-
prinsip yang digunakan untuk menetapkan hukum syariat dari sumber-sumbernya.
Dengan kata lain, ushul figih merupakan disiplin ilmu yang membahas cara merumuskan
dan memahami hukum-hukum Islam berdasarkan Al-Qur’an, Sunnah, sertaijma
(Amiruddin, 2024). Sedangkan kaidah figih berfungsi sebagai pedoman yang
merangkum pola-pola hukum sehingga dapat digunakan untuk menghadapi berbagai
kasus baru yang memiliki kemiripan. Dalam konteks modern, kaidah ini semakin penting
karena mampu menjawab berbagai permasalahan hukum kontemporer, termasuk
dalam bidang kedokteran dan bioetika, yang tidak selalu memiliki dasar nash yang
eksplisit (Amrulloh & Zaman, 2024).

2328



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

Terdapat lima kaidah pokok (al-qawa‘id al-khams al-kulliyyah) yang menjadi
fondasi utama dalam penerapan hukum Islam, yaitu:

—_

Al-umar bi maqgasidiha (segala sesuatu tergantung pada tujuannya).

Al-yaqin 1a yazilu bi al-syakk (keyakinan tidak hilang karena keraguan).

Al-masyaqqah tajlib al-taysir (kesulitan mendatangkan kemudahan).

Al-darar yuzal (bahaya harus dihilangkan).

Al-dardrat tubih al-mahzirat (keadaan darurat membolehkan yang terlarang).
Gambar 1.1 Mind map

Vs

Kaidah Figh
(Qawalld Fighiyyah)
Magashid al-Syari'ah
Fungsi
- Pedomann praktis hukum
1, Hiiz al-din’ — Menjaga agama Islam menghadapi kasus baru
- (termasuk bioetika madern)
2.Hifz al-mafs — Menjaga jlwa
s . " Lima kaidah pokok (al-gawa’id
3. Hifzal-ql —Menjaga skal Magashid al-Syari'ah al-khams al-kulliyyah)
4, Hifz al-nast —Menjaga keturunan & Kaidah Figh 1, Alumr bl magasidina
5. Hifz al-mal  Menjaga harts dalam Bioetika Islam Segala sesuatu tergantung
pada tujuannya
_ 2. Al-yaqin 18 yazulu bi al-syakk
Aplikasi Keyakinan tidak hilang karena
. Evaluasi tindankan medis berdasarkan kesesuan dengan keraguan
prinsip di atas. 3. Al-mashaggah tajlib al-taysir

Kesulitan mendatangkan

- Rekayasa genetik diperbolehkan jika untuk ko iRt

menyelamatkan jiwa (hifz al-nafs). Ekspefimen biciogls
yang mengancam keturunan bertentangan
dengan hifz al-nasl.

4. Al-darar yuzal
Bahaya harus diihangkan

5. Al-dariirat tubih al-mahzirfat
Keadaan darurat membolehan
yang terlarang

Gambar 1. Maqashid al-Syari’ah & Kaidah Figh

Kekuatan utama dari kaidah figih terletak pada sifatnya yang fleksibel dan
kontekstual. la mampu mengintegrasikan antara kemaslahatan (manfaat) dan mafsadat
(kerugian) dalam satu kerangka hukum yang seimbang, sehingga sangat relevan
digunakan dalam menghadapi persoalan-persoalan medis modern yang
terus berkembang

Penelitian Terdahulu dan Fatwa Kontemporer

Dalam konteks Islam modern, perkembangan bioetika tidak hanya berlangsung
dalam ranah akademis, tetapi juga dalam bentuk fatwa dan keputusan hukum yang
dikeluarkan oleh lembaga-lembaga keagamaan resmi. Lembaga-lembaga ini berupaya
memberikan panduan moral dan hukum syariah terhadap berbagai problematika yang
muncul akibat kemajuan ilmu biologi dan kedokteran (Indar et al., 2019).

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) menjadi salah satu otoritas penting
dalam merespons isu-isu bioetika kontemporer. MUI telah mengeluarkan sejumlah
fatwa, antara lain mengenai:

1. Program bayi tabung, yang hanya dibolehkan apabila sperma dan ovum berasal
dari pasangan suamiistri yang sah secara hukum dan agama.

2. Transplantasi organ, yang diperkenankan dengan syarat tertentu, terutama jika
bertujuan menyelamatkan nyawa dan dilakukan atas dasar kerelaan.

2329



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

3. Euthanasia, yang secara tegas dilarang karena bertentangan dengan prinsip
menjaga kehidupan (hifz al-nafs) dalam maqashid syariah.

Namun demikian, beberapa peneliti menilai bahwa fatwa-fatwa bioetika Islam
masih bersifat responsif dan belum mencapai tahap pembentukan teori etika medis
Islam yang sistematis dan universal. Kondisi ini menunjukkan bahwa masih terbuka
ruang bagi integrasi yang lebih mendalam antara disiplin ilmu kedokteran modern dan
hukum Islam, sehingga dapat melahirkan kerangka etik yang tidak hanya normatif,
tetapi juga relevan dengan perkembangan zaman (Indar et al., 2019).

Problematika Bioetika Kontemporer

Kemajuan pesat dalam dunia kedokteran modern tidak hanya membawa manfaat
bagi kehidupan manusia, tetapi juga melahirkan berbagai dilema etis baru yang belum
pernah dibahas secara eksplisit dalam khazanah figih klasik. Perkembangan teknologi
medis yang mampu menyentuh hakikat kehidupan manusia dari awal penciptaan hingga
akhir hayat dan menuntut adanya peninjauan ulang terhadap prinsip-prinsip moral dan
hukum Islam. Beberapa isu utama yang kerap menimbulkan perdebatan antara lain
sebagai berikut (Mariat et al., 2024):

1. Aborsi: Sebagian pihak menganggap aborsi dapat dibenarkan atas dasar alasan
medis, misalnya ketika nyawa ibu berada dalam bahaya atau janin mengalami
cacat berat yang tidak dapat disembuhkan.

2. Program Bayi Tabung (In Vitro Fertilization / IVF): Pada umumnya diperbolehkan
oleh para ulama selama sel sperma dan ovum berasal dari pasangan suami istri
yang sah, karena hal tersebut tidak melanggar ketentuan nasab maupun
kesucian ikatan pernikahan.

3. Transplantasi Organ: Dalam Islam, tubuh manusia dipandang suci baik ketika
hidup maupun setelah meninggal, sehingga praktik ini harus dikaji hati-hati
dengan menimbang antara maslahat dan mafsadat-nya.

4. Euthanasia: Dalam Islam, kehidupan manusia adalah amanah dari Allah dan
bukan milik pribadi, sehingga tidak ada satu pun individu yang memiliki hak
untuk menentukan ajalnya sendirl.

5. Rekayasa Genetika dan Kloning: Dalam Islam, rekayasa genetika diperbolehkan
selama bertujuan untuk menyembuhkan penyakit atau memperbaiki kualitas
hidup manusia, bukan untuk mengubah ciptaan Allah secara berlebihan atau
melanggar prinsip kemanusiaan dan keturunan (nasab).

2330



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

Gambar 1.2 Aborsi

P 1\’L/; L‘ﬂ' ";- /?u
Gambar 2. llustrasi Aborsi
Sumber: SabangMerauke News, Sulawesi Selatan

Berbagai isu tersebut menunjukkan bahwa bioetika kontemporer merupakan
medan yang sangat kompleks, di mana kemajuan sains di satu sisi menjanjikan
kemaslahatan besar bagi umat manusia, namun di sisi lain berpotensi menimbulkan
pelanggaran terhadap nilai moral, spiritual, dan hukum agama. Tantangan terbesar bagi
umat Islam masa kini adalah bagaimana menempatkan perkembangan ilmu
pengetahuan modern agar tetap sejalan dengan maqashid syariah menjaga kehidupan,
kehormatan, dan martabat manusia tanpa menghambat kemajuan teknologi
yang bermanfaat.

Kesimpulan dan Saran
Kesimpulan

Dari pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa bioetika
merupakan wujud refleksi moral atas kemajuan teknologi medis dan bioteknologi yang
semakin kompleks dalam kehidupan manusia modern. Baik dalam perspektif Barat
maupun Islam, bioetika hadir sebagai upaya untuk menjaga keseimbangan antara
kemajuan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai kemanusiaan. Namun, dalam konteks Islam,
pendekatan terhadap bioetika memiliki karakteristik tersendiri yang bersumber dari
prinsip-prinsip syariah. Islam tidak hanya menekankan aspek rasional dan ilmiah, tetapi
juga menempatkan wahyu sebagai fondasi utama dalam pengambilan keputusan etis.

Prinsip maqashid syariah menjadi kerangka utama dalam merespons berbagai
persoalan bioetika kontemporer. Untuk menerapkan prinsip tersebut, Islam
menggunakan kaidah figih sebagai alat metodologis yang mampu memberi jawaban
atas persoalan-persoalan baru yang belum dikenal dalam khazanah klasik. Meski
demikian, penerapan kaidah figih tidak lepas dari tantangan. Fleksibilitas yang
ditawarkan bisa membuka ruang interpretasi yang luas, namun juga rawan terhadap
penyalahgunaan, bias kepentingan, serta ketidakpastian dalam menentukan batas-
batas kondisi darurat atau maslahat yang sah menurut syariah. Oleh karena itu,
dibutuhkan ijtihad kolektif yang melibatkan para ulama, pakar figih, dan tenaga medis
agar setiap keputusan etis dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah, syar‘i, dan
manusiawi.

2331



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2324-2332 elSSN: 3024-8140

Pada akhirnya, bioetika Islam bukan hanya berfungsi sebagai tanggapan terhadap
kemajuan medis modern, tetapi juga sebagai sistem nilai yang mampu
mengintegrasikan wahyu, akal, dan ilmu pengetahuan secara harmonis. la tidak hanya
memberikan batasan moral, tetapi juga mengarahkan teknologi untuk tetap berada
dalam koridor kemaslahatan dan keadilan. Dengan demikian, bioetika Islam dapat
berperan aktif dalam menjawab tantangan etis masa kini sekaligus menjaga nilai-nilai
fundamental ajaran Islam.

Saran

Untuk menghadapi tantangan medis modern, bioetika Islam perlu diperkuat
melalui kolaborasi antara ulama, tenaga medis, dan pakar etika. Kerja sama ini penting
untuk merumuskan solusi yang komprehensif dan sesuai prinsip syariah. Selain itu,
dibutuhkan kerangka bioetika Islam yang sistematis dan aplikatif, serta peningkatan
literasi etika Islam bagi tenaga medis melalui pelatihan dan pendidikan. Fatwa serta
kaidah figih juga perlu dikaji agar tetap relevan terhadap isu-isu medis terbaru. Terakhir,
integrasi bioetika Islam dalam kurikulum pendidikan kedokteran dan keislaman sangat
penting guna membentuk generasi profesional yang berilmu, bermoral, dan religius.

Daftar Pustaka

Akhmad, S. A., & Rosita, L. (2012). Islamic Bioethics: The Art of Decision Making.

Amiruddin, M. (2024). Membahasakan kaidah Ushul Figh saat pembimbingan integrasi
keislaman dalam tugas akhir mahasiswa Farmasi (23185). https://repository.uin-
malang.ac.id/23185/

Amrulloh, M. W. A., & Zaman, M. B. (2024). Kontribusi Magashid al-Syar’ah dalam
Pengembangan Bioetika Islam. Journal of Islamic and Occidental Studies, 2(1), 22-46.
https://doi.org/10.21111/ji0s.v2i1.36

Asrofik, Rahmawati, I., Rozak, A. K., & Amiruddin, M. (2024). Kebudayaan Kesehatan
Islam: Tinjauan Sejarah dan Relevansinya dalam Kesehatan Masyarakat
Kontemporer.  Ameena Journal, 2(3), 280-297. http://repository.uin-
malang.ac.id/23002/

Indar, Arifin, M. A., & Amelia, A. R. (2019). Hukum & Bioetik dalam Perspektif Etika dan
Hukum Kesehatan. 1-13.

Kusmaryanto, C. B. (2022). BIOETIKA FUNDAMENTAL.

Mariat, S., Hasan, A. M., Auda, M. Bin, & Shaffril, S. (2024). An examination of ethical
standpoints: Organ transplants within the framework of islamic law. SYARIAT:
Akhwal  Syaksiyah,  Jinayah,  Siyasah and  Muamalah, 1(1), 71-88.
https://doi.org/10.35335/a97nby94

Minarno, E. B. (2024). STRATEGI PENGAMBILAN KEPUTUSAN ETIK MELALUI
PEMBELAJARAN BIOETIKA DALAM RANGKA MENYIKAPIPERKEMBANGAN BIOLOCGI
MODERN. 1999.

Salwa, G., Akbar, H., Mursyid, A. S. 1. ’Izza, & Al-Farug, U. (2023). Relevansi Mukjizat Al-
Quran Dalam Menjawab. Ta’limDiniyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of
IslamicEducation Studies), 4(1), 112—-123.

Tarigan, S. F. N. (2022). ETIKA DAN HUKUM KESEHATAN.

2332



