
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2324-2332   http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2025 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Kaidah fiqih sebagai solusi dalam problematika bioetika 
kontemporer 

 

Citra Oktavia Rahmadani¹, Sofya Carren Desi Caningtyas², Fatimah Zahra Rahman³, 
Muhammad Amiruddin⁴ 
1,2,.3,4 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: 250703110132@student.uin-malang.ac.id 
 

A B S T R A K 
Perkembangan pesat ilmu pengetahuan dan teknologi, khususnya 
dalam bidang kesehatan dan bioteknologi, telah memunculkan 
berbagai problematika bioetika yang kompleks, seperti rekayasa 
genetika, bayi tabung, transplantasi organ, kloning, dan euthanasia. 
Isu-isu ini tidak hanya menjadi perdebatan ilmiah dan medis, tetapi 
juga memunculkan tantangan moral, sosial, dan keagamaan. Dalam 
konteks ini, kaidah fiqih hadir sebagai instrumen penting dalam 
hukum Islam yang bersifat fleksibel dan kontekstual, mampu 

memberikan solusi terhadap permasalahan bioetika kontemporer yang belum diatur secara eksplisit dalam 
nash. Prinsip-prinsip seperti al-dharurat tubih al-mahzurat, dar’ul mafasid muqaddam ‘ala jalbil mashalih, dan 
al-‘adah muhakkamah menjadi kerangka rasional dalam menetapkan hukum atas isu-isu etis modern. 
Pendekatan ini tidak hanya menjaga keselarasan antara praktik biomedis dan nilai-nilai syariat, tetapi juga 
menunjukkan bahwa kaidah fiqih relevan sebagai dasar pertimbangan etis dan hukum. Dengan demikian, 
integrasi kaidah fiqih dalam problematika bioetika menjadi solusi normatif sekaligus aplikatif yang menjaga 
kemaslahatan umat di tengah kemajuan ilmu pengetahuan. 
 

A B S T R A C T 
The rapid development of science and technology, particularly in the fields of health and biotechnology, has 
given rise to complex bioethical issues such as genetic engineering, in vitro fertilization, organ 
transplantation, cloning, and euthanasia. These issues have sparked not only scientific and medical debates 
but also raised moral, social, and religious concerns. In this context, fiqh principles serve as a vital instrument 
within Islamic law, offering a flexible and contextual framework to address contemporary bioethical 
dilemmas that are not explicitly regulated in the scriptural texts (nash). Foundational maxims such as al-
dharurat tubih al-mahzurat (necessity permits the prohibited), dar’ul mafasid muqaddam ‘ala jalbil mashalih 
(preventing harm takes precedence over obtaining benefit), and al-‘adah muhakkamah (custom is a legal 
consideration) provide rational foundations for establishing rulings on modern ethical issues. This approach 
not only ensures the alignment of biomedical practices with Sharia values but also affirms the relevance of 
fiqh principles as a basis for ethical and legal judgment. Therefore, the integration of fiqh maxims into 
bioethical discourse offers both normative and practical solutions, safeguarding public welfare amid ongoing 
scientific advancement. 
 

Kata Kunci: 
Kaidah fiqih, bioetika, etika 
islam, problematika, 
kemaslahatan 
 
Keywords: 
Islamic legal maxims, bioethics, 
islamic ethics,  public welfare 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2325 

 

Pendahuluan  

Pada era modern, kesehatan dalam perspektif Islam menghadapi tantangan besar 
dalam menyesuaikan diri dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi medis yang 
berkembang pesat. Walaupun sejumlah aspek pengobatan tradisional Islam masih 
memiliki relevansi, muncul berbagai hambatan di tengah dominasi sistem pengobatan 
modern. Sebagian praktisi dan masyarakat masih mengalami kesulitan dalam 
menggabungkan metode pengobatan tradisional dengan medis modern, meskipun 
keduanya sebenarnya berpotensi untuk saling melengkapi (Asrofik et al., 2024). 

Kemajuan pesat dalam bidang biologi dan kedokteran telah lama diperkirakan 
akan menimbulkan berbagai persoalan etika. Perkembangan ilmu pengetahuan dan 
teknologi (IPTEK), meskipun merupakan suatu pencapaian besar, sering kali 
menimbulkan tantangan baru yang berkaitan dengan aspek moral. Menurut Nor (1999), 
teknologi seperti kloning, rekombinasi DNA, transfer embrio (ET), dan fertilisasi in vitro 
(IVF) tidak hanya memungkinkan manusia untuk “mengendalikan” proses kehidupan, 
tetapi juga menimbulkan tanggung jawab etis baru terhadap masyarakat, sehingga 
penerapannya harus dilakukan dengan penuh kehati-hatian (Minarno, 2024). 

Beberapa contoh perkembangan  ilmu pengetahuan dan teknologi dalam 
kedokteran modern adalah transplantasi organ, bayi tabung, rekayasa genetika, hingga 
euthanasia. Dalam konteks masyarakat Muslim, etika medis tidak bisa hanya bertumpu 
pada standar Barat, tetapi harus berpijak pada prinsip syariah. Setiap inovasi medis 
harus dinilai berdasarkan sejauh mana ia mendukung atau bertentangan dengan tujuan 
tersebut. Untuk itu, kaidah fiqih berfungsi sebagai alat penting dalam menilai kasus-
kasus baru yang belum pernah dibahas dalam kitab klasik. Misalnya, prinsip “adh-
dharurat tubihul mahdhurat” (darurat membolehkan yang terlarang) bisa digunakan 
untuk membolehkan tindakan medis tertentu dalam kondisi kritis (Akhmad & Rosita, 
2012). Dengan demikian, kaidah fiqih memberi keluwesan bagi hukum Islam agar tetap 
relevan terhadap dinamika zaman, tanpa kehilangan nilai dasarnya. 

Pembahasan  
Kajian Teori 

Etika yang berhubungan dengan persoalan dalam bidang biologi disebut bioetika. 
Menurut Samuel Gorovitz, bioetika atau bioethics merupakan kajian kritis terhadap 
aspek-aspek moral dalam proses pengambilan keputusan yang berkaitan dengan 
kesehatan maupun ilmu-ilmu biologis (Minarno, 2024). Dengan demikian, bioetika 
berfokus pada penelaahan nilai-nilai etis yang muncul dari penerapan teknologi, ilmu 
kedokteran, dan biologi dalam kehidupan manusia. 

Istilah bioetika berasal dari bahasa Yunani, yaitu dari kata bios yang berarti 
kehidupan dan ethos yang berarti adat istiadat, karakter, atau kebiasaan. Secara singkat 
kedua kata ini berarti sistem refleksi etis-normatif terhadap intervensi biomedis 
terhadap kehidupan. Secara sederhana, bioetika dapat dipahami sebagai kajian 
sistematis tentang perilaku manusia yang berkaitan dengan kehidupan dan kesehatan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2326 

 

Dalam arti yang lebih luas, bioetika membahas dimensi etis dari ilmu pengetahuan hayati 
dan praktik kesehatan, mencakup cara berpikir, pengambilan keputusan, tindakan, 
hingga kebijakan yang menyangkut kehidupan manusia. Selain itu, bioetika berfungsi 
sebagai upaya untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dalam perkembangan ilmu 
dan budaya modern, agar kemajuan yang dicapai tidak mengabaikan aspek moral dan 
kemanusiaan (Kusmaryanto, 2022). Dengan kata lain, bioetika hadir sebagai jawaban 
atas berbagai pertanyaan etis yang muncul dari kemajuan ilmu pengetahuan dan 
teknologi, khususnya yang berkaitan dengan kehidupan dan kesehatan manusia. 

Bioetika dalam Perspektif Umum 

Secara umum, bioetika dapat dipahami sebagai cabang ilmu etika yang menyoroti 
refleksi moral terhadap berbagai persoalan yang timbul akibat perkembangan biologi, 
kedokteran, dan teknologi kesehatan. Fokus utamanya adalah bagaimana manusia 
seharusnya bersikap dan mengambil keputusan dalam menghadapi persoalan yang 
menyangkut kehidupan, kesehatan, serta kelestarian makhluk hidup (Minarno., 2024). 

Ruang lingkup bioetika sangat luas. Topiknya mencakup awal kehidupan seperti 
aborsi, teknologi bayi tabung, dan rekayasa reproduksi hingga akhir kehidupan seperti 
euthanasia, serta hak pasien dalam menentukan tindakan medisnya. Selain itu, bioetika 
juga membahas isu-isu seperti transplantasi organ, penelitian biomedis, rekayasa 
genetika, dan bahkan dampak teknologi modern terhadap lingkungan dan ekosistem. 

Tujuan utama dari bioetika adalah memberikan pedoman moral dan etis agar 
pemanfaatan ilmu pengetahuan dan teknologi tetap menghormati martabat manusia, 
melindungi hak asasi, dan menjaga keseimbangan lingkungan hidup. Dengan adanya 
bioetika, diharapkan setiap keputusan medis, kebijakan kesehatan, maupun penelitian 
ilmiah dapat dilakukan secara bijaksana, adil, dan bertanggung jawab. 

Dalam tradisi Barat, prinsip dasar bioetika diformulasikan melalui Belmont Report 
(1979), yang menetapkan tiga asas utama: 

1. Respect for persons, menghargai otonomi dan martabat individu. 
2. Beneficence, melakukan kebaikan serta mencegah bahaya. 
3. Justice, menegakkan keadilan dalam pembagian manfaat dan risiko. 

Ketiga prinsip ini kemudian berkembang menjadi empat pilar utama bioetika, yaitu: 

1. Autonomy (Otonomi), menghargai kebebasan individu dalam mengambil 
keputusan, 

2. Beneficence (Kebaikan), berbuat baik bagi pasien, 
3. Non-maleficence (Tidak Merugikan), menghindari tindakan yang menimbulkan 

bahaya, dan 
4. Justice (Keadilan), bersikap adil dalam pelayanan dan penelitian. 

Meskipun keempat prinsip tersebut tampak bersifat universal, penerapannya 
sering menimbulkan perdebatan. Salah satu kritik terhadap paradigma bioetika Barat 
adalah penekanannya yang terlalu besar pada kebebasan individu. Misalnya, hak pasien 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2327 

 

untuk menolak perawatan dianggap mutlak, meskipun keputusan tersebut bisa 
mengancam nyawanya (Akhmad & Rosita, 2012). 

Dalam perspektif budaya lain, termasuk Islam, pandangan semacam ini tidak 
sepenuhnya sejalan. Bagi umat Muslim, kehidupan bukanlah milik pribadi, melainkan 
amanah dari Tuhan, sehingga manusia tidak memiliki kebebasan penuh untuk 
mengakhiri hidupnya. Oleh karena itu, pembahasan mengenai bioetika dalam 
masyarakat Muslim tidak dapat sepenuhnya mengadopsi kerangka Barat, melainkan 
harus disesuaikan dengan prinsip-prinsip maqashid al-syariah yang menekankan 
perlindungan terhadap kehidupan, akal, keturunan, dan kehormatan. 

Bioetika dalam Perspektif Islam 

Bioetika dalam pandangan Islam merupakan kajian tentang berbagai persoalan 
etis yang muncul akibat kemajuan ilmu biologi dan kedokteran, yang dianalisis 
berdasarkan nilai moral dan prinsip-prinsip syariat Islam. Pada dasarnya, bioetika Islam 
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan antara kemajuan ilmu pengetahuan 
dan teknologi modern di bidang kesehatan dengan nilai-nilai keislaman. Tujuannya 
adalah memberikan pedoman moral bagi umat Muslim dalam menghadapi berbagai 
dilema etis yang kompleks (Tarigan, 2022). 

Dalam menghadapi berbagai tantangan etika masa kini, pemahaman terhadap 
relevansi mukjizat Al-Qur’an menjadi hal yang sangat penting untuk dikaji lebih 
mendalam. Ayat-ayat Al-Qur’an memuat pedoman moral serta nilai-nilai etika yang tetap 
sesuai dengan permasalahan etis yang dihadapi masyarakat modern. Dengan 
memahami secara komprehensif mukjizat Al-Qur’an dan penerapannya dalam konteks 
etika, individu maupun masyarakat dapat memperoleh arahan berharga dalam 
menyikapi beragam dilema moral yang kompleks di era sekarang (Salwa et al., 2023). 
Sejak awal, Islam menempatkan penjagaan terhadap kehidupan manusia sebagai prinsip 
yang sangat penting. Hal ini ditegaskan dalam firman Allah Swt. sebagai berikut. 
QS. Al-Maidah ayat 32 yang berbunyi: 

احَْيَاهَا  وَمَنْ  جَمِيْعًاۗ  النَّاسَ  قَتلََ  فكََانََّمَا الاَْرْضِ  فِى  فَسَادٍ  اوَْ  نَفْسٍ  بغَِيْرِ  ۢ◌  نَفْسًا قَتلََ  مَنْ  انََّهٗ  اِسْرَاۤءِيْلَ  بَنِيْٓ  عَلٰى  كَتبَْناَ ذٰلِكَۛ  اجَْلِ  مِنْ   
نْهُمْ  كَثِيْرًا اِنَّ  ثمَُّ  بِالْبَينِّٰتِ  رُسُلنَُا جَاۤءَتْهُمْ  وَلَقَدْ  جَمِيْعاًۗ  النَّاسَ  احَْيَا فكََانََّمَآ  ۝໊໋ لمَُسْرِفوُْنَ  الاَْرْضِ  فِى  ذٰلِكَ  بَعْدَ  مِّ  

Arti: “Oleh karena itu, Kami menetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil bahwa siapa yang 
membunuh seseorang bukan karena (orang yang dibunuh itu) telah membunuh orang lain 
atau karena telah berbuat kerusakan di bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh 
semua manusia. Sebaliknya, siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, dia 
seakan-akan telah memelihara kehidupan semua manusia. Sungguh, rasul-rasul Kami 
benar-benar telah datang kepada mereka dengan (membawa) keterangan-keterangan 
yang jelas. Kemudian, sesungguhnya banyak di antara mereka setelah itu melampaui batas 
di bumi” 

QS. Al-Isra’ ayat 33 yang berbunyi: 

مَ  الَّتِيْ  النَّفْسَ  تقَْتلُُوا وَلاَ  ُ  حَرَّ ّٰစ  َِّ۝໋໋ مَنْصُوْرًا كَانَ  اِنَّهٗ  الْقَتْلِۗ  فِّى  يسُْرِفْ  فَلاَ  سُلْطٰناً لِوَلِيهِّٖ  جَعلَْنَا فَقدَْ  مَظْلوُْمًا قُتِلَ  وَمَنْ  بِالْحَقِّۗ  الا  

Arti: “Janganlah kamu membunuh orang yang diharamkan Allah (membunuhnya), kecuali 
dengan suatu (alasan) yang benar. Siapa yang dibunuh secara teraniaya, sungguh Kami 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2328 

 

telah memberi kekuasaan kepada walinya. Akan tetapi, janganlah dia (walinya itu) 
melampaui batas dalam pembunuhan (kisas). Sesungguhnya dia adalah orang yang 
mendapat pertolongan” 

Kedua ayat tersebut menjadi fondasi moral utama dalam bioetika Islam, yaitu ḥifẓ 
al-nafs (menjaga jiwa). Namun, Islam tidak hanya menekankan aspek kehidupan semata. 
Dalam kerangka maqashid al-syariah, terdapat lima tujuan pokok (al-kulliyyāt al-khams) 
yang menjadi dasar penilaian terhadap setiap tindakan manusia, termasuk dalam bidang 
kedokteran dan bioteknologi (Amiruddin, 2024), yaitu: 

1. Menjaga agama (ḥifẓ al-dīn) 
2. Menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs) 
3. Menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql) 
4. Menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl) 
5. Menjaga harta (ḥifẓ al-māl) 

Setiap tindakan medis perlu dievaluasi berdasarkan sejauh mana ia mendukung 
atau justru bertentangan dengan kelima prinsip tersebut. Misalnya, rekayasa genetika 
yang bertujuan menyembuhkan penyakit keturunan dapat dibenarkan karena sejalan 
dengan prinsip ḥifẓ al-nafs (menjaga kehidupan). Sebaliknya, kloning manusia untuk 
kepentingan eksperimen biologis dianggap bertentangan dengan ḥifẓ al-nasl (menjaga 
keturunan) dan dinilai merendahkan martabat manusia (Tarigan, 2022). 

Dengan demikian, bioetika Islam bukan sekadar versi “Islamisasi” dari bioetika 
Barat, melainkan sebuah sistem etika yang berakar pada wahyu, rasionalitas, dan tujuan 
syariah (maqashid al-syariah). Hal ini memastikan bahwa kemajuan sains dan teknologi 
tetap berjalan sejalan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan spiritual yang diajarkan Islam. 

Kaidah Fiqih (Qawā‘id Fiqhiyyah) 

Dalam menghadapi berbagai dilema medis yang semakin kompleks akibat 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, para ulama telah mengembangkan 
suatu instrumen metodologis yang dikenal sebagai kaidah fiqih (qawā‘id fiqhiyyah). 
Secara umum, kaidah fiqih merupakan prinsip hukum Islam yang bersifat universal, dari 
mana dapat diturunkan berbagai hukum cabang (furū‘) yang relevan dengan situasi 
tertentu (Amrulloh & Zaman, 2024). 

Berbeda dengan ushul fiqih yang mempelajari metode, kaidah, serta prinsip-
prinsip yang digunakan untuk menetapkan hukum syariat dari sumber-sumbernya. 
Dengan kata lain, ushul fiqih merupakan disiplin ilmu yang membahas cara merumuskan 
dan memahami hukum-hukum Islam berdasarkan Al-Qur’an, Sunnah, serta ijma 
(Amiruddin, 2024). Sedangkan kaidah fiqih berfungsi sebagai pedoman yang 
merangkum pola-pola hukum sehingga dapat digunakan untuk menghadapi berbagai 
kasus baru yang memiliki kemiripan. Dalam konteks modern, kaidah ini semakin penting 
karena mampu menjawab berbagai permasalahan hukum kontemporer, termasuk 
dalam bidang kedokteran dan bioetika, yang tidak selalu memiliki dasar nash yang 
eksplisit  (Amrulloh & Zaman, 2024). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2329 

 

Terdapat lima kaidah pokok (al-qawā‘id al-khams al-kulliyyah) yang menjadi 
fondasi utama dalam penerapan hukum Islam, yaitu: 

1. Al-umūr bi maqāṣidihā (segala sesuatu tergantung pada tujuannya). 
2. Al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk (keyakinan tidak hilang karena keraguan). 
3. Al-masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan mendatangkan kemudahan). 
4. Al-ḍarar yuzāl (bahaya harus dihilangkan). 
5. Al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (keadaan darurat membolehkan yang terlarang). 

Gambar 1.1 Mind map 

 
Gambar 1. Maqashid al-Syari’ah & Kaidah Fiqh 

Kekuatan utama dari kaidah fiqih terletak pada sifatnya yang fleksibel dan 
kontekstual. Ia mampu mengintegrasikan antara kemaslahatan (manfaat) dan mafsadat 
(kerugian) dalam satu kerangka hukum yang seimbang, sehingga sangat relevan 
digunakan dalam menghadapi persoalan-persoalan medis modern yang 
terus berkembang  

Penelitian Terdahulu dan Fatwa Kontemporer 

Dalam konteks Islam modern, perkembangan bioetika tidak hanya berlangsung 
dalam ranah akademis, tetapi juga dalam bentuk fatwa dan keputusan hukum yang 
dikeluarkan oleh lembaga-lembaga keagamaan resmi. Lembaga-lembaga ini berupaya 
memberikan panduan moral dan hukum syariah terhadap berbagai problematika yang 
muncul akibat kemajuan ilmu biologi dan kedokteran (Indar et al., 2019). 

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) menjadi salah satu otoritas penting 
dalam merespons isu-isu bioetika kontemporer. MUI telah mengeluarkan sejumlah 
fatwa, antara lain mengenai: 

1. Program bayi tabung, yang hanya dibolehkan apabila sperma dan ovum berasal 
dari pasangan suami istri yang sah secara hukum dan agama. 

2. Transplantasi organ, yang diperkenankan dengan syarat tertentu, terutama jika 
bertujuan menyelamatkan nyawa dan dilakukan atas dasar kerelaan. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2330 

 

3. Euthanasia, yang secara tegas dilarang karena bertentangan dengan prinsip 
menjaga kehidupan (ḥifẓ al-nafs) dalam maqashid syariah. 

Namun demikian, beberapa peneliti menilai bahwa fatwa-fatwa bioetika Islam 
masih bersifat responsif dan belum mencapai tahap pembentukan teori etika medis 
Islam yang sistematis dan universal. Kondisi ini menunjukkan bahwa masih terbuka 
ruang bagi integrasi yang lebih mendalam antara disiplin ilmu kedokteran modern dan 
hukum Islam, sehingga dapat melahirkan kerangka etik yang tidak hanya normatif, 
tetapi juga relevan dengan perkembangan zaman (Indar et al., 2019). 

Problematika Bioetika Kontemporer 

Kemajuan pesat dalam dunia kedokteran modern tidak hanya membawa manfaat 
bagi kehidupan manusia, tetapi juga melahirkan berbagai dilema etis baru yang belum 
pernah dibahas secara eksplisit dalam khazanah fiqih klasik. Perkembangan teknologi 
medis yang mampu menyentuh hakikat kehidupan manusia dari awal penciptaan hingga 
akhir hayat dan menuntut adanya peninjauan ulang terhadap prinsip-prinsip moral dan 
hukum Islam. Beberapa isu utama yang kerap menimbulkan perdebatan antara lain 
sebagai berikut (Mariat et al., 2024): 

1. Aborsi: Sebagian pihak menganggap aborsi dapat dibenarkan atas dasar alasan 
medis, misalnya ketika nyawa ibu berada dalam bahaya atau janin mengalami 
cacat berat yang tidak dapat disembuhkan. 

2. Program Bayi Tabung (In Vitro Fertilization / IVF): Pada umumnya diperbolehkan 
oleh para ulama selama sel sperma dan ovum berasal dari pasangan suami istri 
yang sah, karena hal tersebut tidak melanggar ketentuan nasab maupun 
kesucian ikatan pernikahan. 

3. Transplantasi Organ: Dalam Islam, tubuh manusia dipandang suci baik ketika 
hidup maupun setelah meninggal, sehingga praktik ini harus dikaji hati-hati 
dengan menimbang antara maslahat dan mafsadat-nya. 

4. Euthanasia: Dalam Islam, kehidupan manusia adalah amanah dari Allah dan 
bukan milik pribadi, sehingga tidak ada satu pun individu yang memiliki hak 
untuk menentukan ajalnya sendirI.  

5. Rekayasa Genetika dan Kloning: Dalam Islam, rekayasa genetika diperbolehkan 
selama bertujuan untuk menyembuhkan penyakit atau memperbaiki kualitas 
hidup manusia, bukan untuk mengubah ciptaan Allah secara berlebihan atau 
melanggar prinsip kemanusiaan dan keturunan (nasab). 

 

 

 

 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2331 

 

Gambar 1.2 Aborsi 

 
Gambar 2. Ilustrasi Aborsi 

Sumber: SabangMerauke News, Sulawesi Selatan 

Berbagai isu tersebut menunjukkan bahwa bioetika kontemporer merupakan 
medan yang sangat kompleks, di mana kemajuan sains di satu sisi menjanjikan 
kemaslahatan besar bagi umat manusia, namun di sisi lain berpotensi menimbulkan 
pelanggaran terhadap nilai moral, spiritual, dan hukum agama. Tantangan terbesar bagi 
umat Islam masa kini adalah bagaimana menempatkan perkembangan ilmu 
pengetahuan modern agar tetap sejalan dengan maqashid syariah menjaga kehidupan, 
kehormatan, dan martabat manusia tanpa menghambat kemajuan teknologi 
yang bermanfaat. 

Kesimpulan dan Saran  
Kesimpulan 

Dari pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa bioetika 
merupakan wujud refleksi moral atas kemajuan teknologi medis dan bioteknologi yang 
semakin kompleks dalam kehidupan manusia modern. Baik dalam perspektif Barat 
maupun Islam, bioetika hadir sebagai upaya untuk menjaga keseimbangan antara 
kemajuan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai kemanusiaan. Namun, dalam konteks Islam, 
pendekatan terhadap bioetika memiliki karakteristik tersendiri yang bersumber dari 
prinsip-prinsip syariah. Islam tidak hanya menekankan aspek rasional dan ilmiah, tetapi 
juga menempatkan wahyu sebagai fondasi utama dalam pengambilan keputusan etis. 

Prinsip maqashid syariah menjadi kerangka utama dalam merespons berbagai 
persoalan bioetika kontemporer. Untuk menerapkan prinsip tersebut, Islam 
menggunakan kaidah fiqih sebagai alat metodologis yang mampu memberi jawaban 
atas persoalan-persoalan baru yang belum dikenal dalam khazanah klasik. Meski 
demikian, penerapan kaidah fiqih tidak lepas dari tantangan. Fleksibilitas yang 
ditawarkan bisa membuka ruang interpretasi yang luas, namun juga rawan terhadap 
penyalahgunaan, bias kepentingan, serta ketidakpastian dalam menentukan batas-
batas kondisi darurat atau maslahat yang sah menurut syariah. Oleh karena itu, 
dibutuhkan ijtihad kolektif yang melibatkan para ulama, pakar fiqih, dan tenaga medis 
agar setiap keputusan etis dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah, syar‘i, dan 
manusiawi. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2324-2332  eISSN: 3024-8140 

2332 

 

Pada akhirnya, bioetika Islam bukan hanya berfungsi sebagai tanggapan terhadap 
kemajuan medis modern, tetapi juga sebagai sistem nilai yang mampu 
mengintegrasikan wahyu, akal, dan ilmu pengetahuan secara harmonis. Ia tidak hanya 
memberikan batasan moral, tetapi juga mengarahkan teknologi untuk tetap berada 
dalam koridor kemaslahatan dan keadilan. Dengan demikian, bioetika Islam dapat 
berperan aktif dalam menjawab tantangan etis masa kini sekaligus menjaga nilai-nilai 
fundamental ajaran Islam. 

Saran 

Untuk menghadapi tantangan medis modern, bioetika Islam perlu diperkuat 
melalui kolaborasi antara ulama, tenaga medis, dan pakar etika. Kerja sama ini penting 
untuk merumuskan solusi yang komprehensif dan sesuai prinsip syariah. Selain itu, 
dibutuhkan kerangka bioetika Islam yang sistematis dan aplikatif, serta peningkatan 
literasi etika Islam bagi tenaga medis melalui pelatihan dan pendidikan. Fatwa serta 
kaidah fiqih juga perlu dikaji agar tetap relevan terhadap isu-isu medis terbaru. Terakhir, 
integrasi bioetika Islam dalam kurikulum pendidikan kedokteran dan keislaman sangat 
penting guna membentuk generasi profesional yang berilmu, bermoral, dan religius. 

Daftar Pustaka 
Akhmad, S. A., & Rosita, L. (2012). Islamic Bioethics: The Art of Decision Making. 
Amiruddin, M. (2024). Membahasakan kaidah Ushul Fiqh saat pembimbingan integrasi 

keislaman dalam tugas akhir mahasiswa Farmasi (23185). https://repository.uin-
malang.ac.id/23185/ 

Amrulloh, M. W. A., & Zaman, M. B. (2024). Kontribusi Maqāshid al-Syarī’ah dalam 
Pengembangan Bioetika Islam. Journal of Islamic and Occidental Studies, 2(1), 22–46. 
https://doi.org/10.21111/jios.v2i1.36 

Asrofik, Rahmawati, I., Rozak, A. K., & Amiruddin, M. (2024). Kebudayaan Kesehatan 
Islam: Tinjauan Sejarah dan Relevansinya dalam Kesehatan Masyarakat 
Kontemporer. Ameena Journal, 2(3), 280–297. http://repository.uin-
malang.ac.id/23002/ 

Indar, Arifin, M. A., & Amelia, A. R. (2019). Hukum & Bioetik dalam Perspektif Etika dan 
Hukum Kesehatan. 1–13. 

Kusmaryanto, C. B. (2022). BIOETIKA FUNDAMENTAL. 
Mariat, S., Hasan, A. M., Auda, M. Bin, & Shaffril, S. (2024). An examination of ethical 

standpoints: Organ transplants within the framework of islamic law. SYARIAT: 
Akhwal Syaksiyah, Jinayah, Siyasah and Muamalah, 1(1), 71–88. 
https://doi.org/10.35335/a97nby94 

Minarno, E. B. (2024). STRATEGI PENGAMBILAN KEPUTUSAN ETIK MELALUI 
PEMBELAJARAN BIOETIKA DALAM RANGKA MENYIKAPIPERKEMBANGAN BIOLOGI 
MODERN. 1999. 

Salwa, G., Akbar, H., Mursyid, A. S. I. ’Izza, & Al-Faruq, U. (2023). Relevansi Mukjizat Al-
Quran Dalam Menjawab. Ta’limDiniyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of 
IslamicEducation Studies), 4(1), 112–123. 

Tarigan, S. F. N. (2022). ETIKA DAN HUKUM KESEHATAN. 
 


