
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)         eISSN: 3024-8140 
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2354-2361     http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2025 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

2354 | P a g e  

Urgensi Mengucapkan Dua Kalimat Syahadat dalam 
Kesehatan Pasien Muslim 
 
 
Anisah Faiha1*, Azzah Abidah Meiyanda2, Fahmaan Hafizh Nadira3, Muhammad 
Amiruddin4 
1, 2, 3, 4 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: anisahfha@gmail.com 
 
 

A B S T R A K 
Penelitian ini menelaah urgensi pengucapan dua kalimat syahadat 
dalam konteks kesehatan pasien Muslim, khususnya pada fase akhir 
kehidupan yang sering kali menimbulkan tekanan emosional dan 
spiritual yang tinggi. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan metode studi kepustakaan (library research) yang 
memadukan analisis teologis, psikologis, dan kesehatan untuk 
memahami peran syahadat secara komprehensif. Sumber data 
meliputi Al-Qur’an, hadis,literatur klasik Islam, serta penelitian 

kontemporer tentang perawatan paliatif dan dukungan spiritual bagi pasien Muslim. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa pengucapan syahadat bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi merupakan manifestasi 
keteguhan iman yang mampu menghadirkan rasa damai, mengurangi kecemasan eksistensial, serta 
memperkuat penerimaan terhadap kondisi sakit dan kematian.Selain itu, syahadat terbukti berperan 
penting dalam membentuk coping mechanism spiritual yang membantu pasien menyesuaikan diri dengan 
tekanan psikologis akibat penyakit kronis atau terminal. Dari perspektif medis, ketenangan spiritual yang 
dihasilkan dari pengucapan syahadat turut berkontribusi terhadap stabilitas emosional dan peningkatan 
kualitas hidup pasien. Hasil penelitian juga menegaskan perlunya integrasi dukungan spiritual dalam layanan 
kesehatan modern melalui kolaborasi antara tenaga medis dan pemuka agama. Dengan demikian, penguatan 
aspek spiritual melalui dua kalimat syahadat menjadi bagian penting dari perawatan holistik yang tidak hanya 
menyehatkan tubuh, tetapi juga menenteramkan jiwa dan mempersiapkan pasien menuju kematian yang 
bermartabat sesuai ajaran Islam. 
 
A B S T R A C T 
This study examines the urgency of reciting the Shahada in the context of Muslim patients' health, 
particularly in the final phase of life, which often causes high emotional and spiritual stress. This study 
uses a qualitative approach with library research methods that combine theological, psychological, and 
health analysis to comprehensively understand the role of the Shahada. Data sources include the Quran, 
Hadith, classical Islamic literature, and contemporary research on palliative care and spiritual support for 
Muslim patients. The results of the study indicate that reciting the Shahada is not merely a religious ritual, 
but a manifestation of steadfast faith that can bring a sense of peace, reduce existential anxiety, and 
strengthen acceptance of illness and death. Furthermore, the Shahada has been shown to play an 
important role in forming a spiritual coping mechanism that helps patients adjust to the psychological 
stress of chronic or terminal illness. From a medical perspective, the spiritual calm resulting from reciting 
the Shahada contributes to emotional stability and an improved quality of life for patients. The results 
also emphasize the need to integrate spiritual support into modern healthcare services through 
collaboration between medical personnel and religious leaders. Thus, strengthening the spiritual aspect 
through the two sentences of the shahada is an important part of holistic care that not only nourishes the 
body, but also calms the soul and prepares the patient for a dignified death according to Islamic teachings. 

Kata Kunci: 
Syahadat; spiritual care; 
pasien muslim; end-of-life; 
kesehatan 
 
Keyword 
Syahada; spiritual care; Muslim 
patient; end-of-life; health 
 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2355 
 

spiritual aspects through syahada is crucial in improving the quality of life and ensuring a dignified death 
for Muslim patients. 
 
 

Pendahuluan 

Kesehatan dalam pandangan ilmu modern dipahami secara holistik, meliputi 
keseimbangan antara dimensi fisik, psikologis, sosial, dan spiritual. Pendekatan ini 
menegaskan bahwa manusia bukan hanya makhluk biologis, tetapi juga spiritual yang 
memerlukan keseimbangan dalam seluruh aspek kehidupannya (Shalsabillah et al., 
2025). WHO pun menegaskan bahwa kesehatan sejati adalah kondisi sejahtera secara 
menyeluruh, bukan hanya ketiadaan penyakit atau kelemahan fisik. Karena itu, dimensi 
spiritual mulai dipertimbangkan sebagai komponen penting dalam pemeliharaan dan 
pemulihan kesehatan individu (Jannah et al., 2025). 

Dalam konteks pasien Muslim, dimensi spiritual menjadi unsur yang tidak dapat 
dipisahkan dari pengalaman sakit dan proses penyembuhan. Praktik seperti doa, dzikir, 
dan pembacaan Al-Qur’an berfungsi sebagai sarana menenangkan batin dan 
memperkuat iman. Aktivitas spiritual ini membantu pasien menginternalisasi makna 
sakit sebagai ujian dan bentuk kasih sayang Allah. Dengan demikian, spiritualitas menjadi 
bagian integral dari mekanisme coping pasien dalam menghadapi penderitaan dan 
ketidakpastian medis (Madni et al., 2022). 

Dua kalimat syahadat sebagai inti dari keimanan Muslim memiliki makna teologis 
yang sangat mendalam. Pengakuan terhadap keesaan Allah dan kenabian Muhammad 
SAW menjadi fondasi keyakinan yang mengarahkan seluruh perilaku spiritual seorang 
Muslim. Dalam kondisi sakit parah atau menjelang akhir hayat, syahadat menjadi simbol 
peneguhan iman yang terakhir. Hal ini menunjukkan bahwa fungsi religius syahadat 
tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga memiliki makna praktis dalam menjaga 
ketenangan jiwa pasien  (Dra. Hj. Siti Faridah, 2022). Syahadat juga memiliki dimensi 
psikologis yang berperan dalam memberikan makna dan ketenangan pada pasien 
Muslim. Saat dihadapkan pada penderitaan dan ketakutan menjelang kematian, 
pengucapan syahadat menjadi bentuk afirmasi spiritual yang menenangkan hati. 
Keyakinan akan keesaan Allah menciptakan rasa kepasrahan dan keikhlasan dalam 
menerima takdir. Oleh karena itu, bimbingan spiritual melalui pengucapan syahadat 
menjadi bagian penting dari proses penyembuhan yang menyeluruh (M. Amiruddin, 
2014). 

Literatur kontemporer mengenai perawatan paliatif juga menekankan pentingnya 
integrasi praktik keagamaan dalam pelayanan medis bagi pasien Muslim. Tim kesehatan 
dianjurkan untuk memahami dan memfasilitasi kebutuhan spiritual pasien, termasuk 
kesempatan untuk mengucapkan syahadat menjelang akhir hayat. Pendekatan ini 
dikenal sebagai culturally sensitive care, yaitu pelayanan yang menghormati nilai dan 
keyakinan agama pasien. Dengan demikian, integrasi antara praktik medis dan nilai 
spiritual Islam menjadi bentuk pelayanan yang holistik dan berkeadaban (Madni et al., 
2022).  



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2356 
 

 

Pembahasan  

Makna dan Kedudukan Dua Kalimat Syahadat 

Dua kalimat syahadat “Asyhadu an laa ilaaha illallah, wa asyhadu anna 
Muhammadan rasuulullah”merupakan inti pengakuan iman (rukun Islam pertama) yang 
menegaskan tauhid (keesaan Allah) dan pengakuan kenabian Muhammad SAW; 
syahadat bukan hanya deklarasi formal tetapi juga dasar identitas spiritual yang 
mengarahkan seluruh tindakan moral dan rohani seorang Muslim. Secara tekstual dan 
normatif, syahadat juga mendapat perhatian khusus dalam konteks akhir hayat karena 
hadis menegaskan pahala atau posisi akhir seseorang terkait kalimat terakhir yang 
diucapkan saat meninggal (Dra. Hj. Siti Faridah, 2022). 

Dari perspektif psikologi ibadah, internalisasi syahadat membentuk skema kognitif 
dan emosional memberi makna, rasa aman, tujuan hidup, serta mekanisme coping 
ketika menghadapi krisis yang kemudian berimplikasi pada kesejahteraan mental 
individu, termasuk pasien sakit serius . Dengan demikian, syahadat berperan sebagai 
sumber makna eksistensial yang memengaruhi cara individu memandang sakit dan 
kematian (Madni et al., 2022). 

Urgensi Mengucapkan Syahadat pada Pasien Muslim 

Urgensi mengucapkan syahadat bagi pasien Muslim muncul dari beberapa aspek 
seperti, teologis (syahadat sebagai penentu penutup hidup yang baik menurut tradisi 
Islam), psikologis (memberi ketenangan dan mengurangi kecemasan menghadapi 
kematian), dan klinis/praktis (memfasilitasi coping spiritual yang dapat memperbaiki 
kualitas akhir hidup). Kajian end-of-life dalam Islam merekomendasikan agar pasien 
didorong untuk mengingatkan pengucapan kalimat tauhid ketika ajal dekat karena itu 
dianggap membantu mencapai husnul khatimah (Madni et al., 2022). Secara klinis, tim 
palliative care yang peka budaya menyediakan dukungan spiritual—termasuk 
memfasilitasi akses kepada pemuka agama atau mendukung pengucapan syahadat—
dapat mengurangi konflik keluarga, memberi kenyamanan pada pasien, serta 
meningkatkan kepuasan terhadap perawatan (Madni et al., 2022). Oleh karena itu, 
urgensi syahadat bukan hanya urusan ritual tetapi bagian dari pendekatan perawatan 
yang holistik dan sensitif budaya (Abdurrahman ÜNALAN1, 2024). 

Mengucapkan dua kalimat syahadat pada saat-saat akhir hidup memiliki urgensi 
teologis yang kuat karena syahadat adalah pernyataan inti akidah Islam dan sejumlah 
sumber agama menganjurkan agar orang yang sekarat diberi kesempatan mengikrarkan 
kalimat tauhid sebelum menghembuskan nafas terakhir. Literatur klinis dan ulasan Islam 
modern menyarankan agar petugas kesehatan dan keluarga mendorong—dengan cara 
yang menghormati—pengucapan syahadat ketika pasien sanggup bicara, karena hal ini 
memberi ketenangan batin dan memenuhi salah satu harapan ritual agama pada akhir 
hayat (Mahmoud et al., 2022). 

Dari perspektif perawatan paliatif dan etika klinis, upaya memfasilitasi 
pengucapan syahadat termasuk bagian dari pemenuhan kebutuhan spiritual pasien: 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2357 
 

mempertahankan kesadaran sebisa mungkin, menyediakan ruang dan dukungan rohani 
(imam/chaplain), serta menghindari intervensi yang menghalangi komunikasi batin 
dianggap penting untuk “good death” menurut kajian-kajian end-of-life pada populasi 
Muslim. Studi dan tinjauan terkini menegaskan bahwa kegagalan mengenali dan 
memfasilitasi kebutuhan spiritual seperti ini dapat menimbulkan kesedihan keluarga dan 
konflik dalam pengambilan keputusan perawatan (Madni et al., 2022). 

Secara praktis, urgensi tersebut berarti rumah sakit dan tim paliatif harus 
menanyakan preferensi agama sejak awal, menyiapkan akses kepada imam atau 
petugas spiritual yang tersedia, serta berkoordinasi agar tindakan medis (mis. sedasi, 
perpindahan pasien) tidak tanpa sengaja menghalangi kesempatan pasien untuk 
mengucapkan syahadat. Bukti kajian kualitatif dari konteks Indonesia dan tinjauan 
internasional menunjukkan bahwa intervensi spiritual yang sensitif agama dapat 
menurunkan kecemasan dan memperbaiki kualitas akhir hayat—oleh karena itu 
penyedia layanan kesehatan disarankan mengintegrasikan dukungan keagamaan dalam 
rencana perawatan akhir hayat (Madni et al., 2022). 

Pengaruh Syahadat terhadap Kondisi Psikologis dan Spiritual Pasien 

Pengucapan syahadat dan praktik spiritual terkait (dzikir, tilawah, doa) 
berkontribusi pada penurunan kecemasan, pengurangan stres eksistensial, serta 
peningkatan rasa harapan dan ketenangan batin menurut penelitian tentang spiritual 
care dan pengaruh agama pada pasien kronis atau terminal (Abdurrahman ÜNALAN1, 
2024). Bukti empiris dari studi-studi lintas budaya menunjukkan pasien yang kebutuhan 
spiritualnya dipenuhi melaporkan kualitas hidup lebih baik dan tingkat depresi/ansietas 
yang lebih rendah (binti Ahmad et al., 2023).  

Secara khusus dalam tradisi Islam, syahadat sebagai pengakuan final dapat 
memberikan perasaan bahwa hidupnya telah “terikat” pada makna transenden; hal ini 
memperkuat tawakkul (penyerahan diri kepada Allah) dan rida (kerelaan) yang secara 
psikologis membantu pasien menerima kondisi yang tak terhindarkan. Narasi-narasi 
keagamaan yang mengartikan penyakit sebagai ujian dan kesempatan penghapusan 
dosa juga berfungsi sebagai reframing kognitif yang mengurangi distress (Dra. Hj. Siti 
Faridah, 2022) 

Syahadat sebagai Fondasi Spiritualitas Pasien Muslim 

Dua kalimat syahadat memiliki kedudukan utama dalam Islam sebagai pintu masuk 
iman dan simbol pengakuan tauhid. Bagi pasien muslim, mengucapkan syahadat ketika 
sakit parah merupakan bentuk keteguhan iman sekaligus persiapan menghadapi 
kematian. Praktik spiritual di akhir hayat, termasuk syahadat, memberikan rasa damai 
yang signifikan bagi pasien muslim yang menghadapi kondisi terminal . Spiritualitas 
menjadi faktor pelindung yang meningkatkan ketahanan psikologis pasien ketika berada 
dalam perawatan intensif. Syahadat adalah pondasi utama seorang muslim, yang 
menjadi kunci masuk Islam sekaligus penegasan iman. Bagi pasien muslim yang sedang 
sakit keras, mengucapkan dua kalimat syahadat adalah upaya meneguhkan tauhid 
hingga akhir hayat (Rahmawati & Soleh, 2024). Manfaat utamanya adalah tercapainya 
ketenangan batin dan kepasrahan penuh kepada Allah. Dalam sebuah hadis sahih 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda “Barangsiapa yang akhir perkataannya adalah lā ilāha illallāh, 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2358 
 

maka ia masuk surga.” (HR. Abu Dawud, no. 3116), Hadis ini menunjukkan tujuan utama 
syahadat di akhir hayat, yaitu menjamin keselamatan iman seseorang. Studi 
kontemporer menegaskan bahwa praktik spiritual ini memberikan ketenangan 
emosional dan kesiapan menghadapi kematian. Pasien muslim yang dibimbing secara 
spiritual menunjukkan kualitas hidup lebih baik menjelang ajal karena keyakinan 
terhadap syahadat menumbuhkan rasa damai (Khalid, 2019). 

Dampak Psikologis dan Medis Pengucapan Syahadat 

Pasien yang dibimbing untuk memperbarui syahadat cenderung mengalami 
penurunan kecemasan dan ketakutan menghadapi kematian. Bimbingan spiritual Islam 
meningkatkan coping mechanism pasien, sehingga terapi medis dapat diterima dengan 
lapang dada. Bahkan penelitian medis modern menegaskan bahwa pasien yang memiliki 
dukungan spiritual lebih mudah pulih secara emosional meski prognosisnya buruk. Al-
Qur’an menegaskan bahwa hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenang 
“Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.” (QS. Ar-Ra’d [13]: 28), 
Ayat ini menjadi dasar bahwa syahadat sebagai bentuk dzikir tertinggi membantu pasien 
muslim memperoleh ketenangan jiwa. Manfaat psikologisnya juga berdampak pada 
aspek medis, sebab kondisi mental yang lebih stabil berkontribusi terhadap respon 
positif tubuh terhadap pengobatan (Saged et al., 2022). 

Implementasi Syahadat dalam Perawatan: Peran Keluarga, Tenaga Medis, dan 
Institusi Kesehatan 

Dalam perawatan akhir hayat pasien Muslim, keluarga memegang peran utama 
sebagai pendamping spiritual dengan mengingatkan syahadat, membacakan Al-Qur’an, 
dan menghadirkan imam jika diperlukan. Tradisi Islam memang menganjurkan agar 
orang sakit diberi bacaan yang menenangkan agar lebih siap menghadapi kematian 
(Dra. Hj. Siti Faridah, 2022). 

Namun, peran ini tidak hanya menjadi tanggung jawab keluarga. Tenaga medis 
juga dituntut menunjukkan cultural humility dengan memahami nilai-nilai Islam, seperti 
menyediakan ruang ibadah, memfasilitasi kontak dengan imam, serta menyesuaikan 
intervensi medis agar tidak mengganggu praktik spiritual pasien. Untuk itu, pelatihan 
sensitivitas budaya bagi tenaga kesehatan sangat penting agar perawatan lebih person-
centered (Madni et al., 2022). Dari sisi institusi, rumah sakit yang mengintegrasikan 
layanan spiritual care misalnya imam on-call, mushalla, akses Al-Qur’an, dan protokol 
end-of-life yang sensitif agama—terbukti mampu meningkatkan kenyamanan pasien 
dan keluarga sekaligus mengurangi konflik etis dalam pengambilan keputusan akhir 
hayat (Abdurrahman ÜNALAN1, 2024). 

Khusus pada konteks klinis, dokter dan perawat memiliki tanggung jawab ganda, 
tidak hanya medis tetapi juga spiritual. Salah satu pedoman “Top Ten Tips” bagi klinisi 
paliatif adalah mendampingi pasien dalam pengucapan syahadat, terutama di saat-saat 
kritis (Madni et al., 2022). Kondisi pandemi COVID-19 semakin menegaskan hal ini, ketika 
tenaga kesehatan sering kali menjadi pengganti keluarga dalam membimbing syahadat 
pasien yang meninggal dalam isolasi (Mahmoud et al., 2022). Akhirnya, hasil studi 
kualitatif di Yordania menunjukkan bahwa bimbingan syahadat dipandang sebagai 
bentuk “good end-of-life care” dalam Islam. Praktik ini memberi ketenangan bagi pasien 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2359 
 

sekaligus menghadirkan penghiburan bagi keluarga, menegaskan bahwa perawatan 
spiritual di akhir hayat merupakan tanggung jawab bersama keluarga, tenaga medis, dan 
institusi Kesehatan (Sakanti et al., 2025). 

Hambatan Praktis dan Solusi dalam Memfasilitasi Syahadat 

Hambatan praktik utama dalam memfasilitasi pengucapan dua kalimat syahadat 
pada pasien Muslim meliputi: (1) kurangnya pengetahuan dan keterampilan staf 
kesehatan tentang kebutuhan dan ritual akhir hayat dalam Islam sehingga sering tidak 
mengenali momen yang tepat atau cara sensitif untuk menawarkan dukungan spiritual; 
(2) kendala komunikasi termasuk bahasa, sedasi atau kondisi medis yang mengurangi 
kemampuan bicara pasien yang menghalangi peluang pasien mengikrarkan syahadat; 
dan (3) hambatan organisasi seperti ketersediaan imam/penyuluh agama yang terbatas, 
kebijakan rumah sakit yang tidak mengatur akses spiritual 24/7, serta kekhawatiran staf 
terhadap konflik nilai ketika keluarga dan pasien memiliki preferensi yang berbeda. 
Temuan kajian dan ulasan terkini menegaskan pola hambatan ini di berbagai konteks 
(termasuk komunitas Muslim di negara non-Muslim dan konteks rumah sakit di negara 
berpenduduk mayoritas Muslim) (Abdurrahman ÜNALAN1, 2024). 

Solusi praktis yang direkomendasikan dalam literatur 5 tahun terakhir mencakup: 
memasukkan penilaian kebutuhan spiritual secara sistematis dalam admission/pipeline 
paliatif; pelatihan singkat bagi tenaga kesehatan tentang praktik akhir hayat Islam dan 
keterampilan komunikasi sensitif-agama; protokol cepat untuk memanggil 
imam/penyuluh atau chaplain (termasuk daftar kontak on-call dan tele-chaplaincy); serta 
kebijakan klinis yang menghindari sedasi atau perpindahan yang tidak perlu ketika 
pasien dalam kondisi memungkinkan untuk berkomunikasi—dilakukan tentu dengan 
persetujuan klinis. Studi dan tinjauan juga menyoroti efektivitas model integratif (tim 
paliatif + dukungan agama) dalam menurunkan kecemasan keluarga dan meningkatkan 
kualitas akhir hidup pasien Muslim (Mahmoud et al., 2022). 

 
TABEL STATISTIKA URGENSI BERDASARKAN ASPEK  

Aspek 
Temuan Kualitatif (Urgensi 

Syahadat) 
Dampak Klinis dan 

Psikologis 

Teologis & 
Spiritual 

Syahadat adalah penegasan 
iman terakhir dan penentu 

penutup hidup yang baik (husnul 
khatimah) menurut tradisi Islam. 

Menjamin keselamatan 
iman seseorang (sesuai 

Hadis HR. Abu Dawud, no. 
3116). 

Psikologis 
Syahadat mampu mengurangi 

kecemasan eksistensial dan 
menghadirkan rasa damai. 

Memperkuat penerimaan 
terhadap kondisi sakit dan 

kematian, serta 
menumbuhkan kepasrahan 

(tawakkul). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2360 
 

Aspek Temuan Kualitatif (Urgensi 
Syahadat) 

Dampak Klinis dan 
Psikologis 

Mekanisme 
Koping 

Syahadat berperan penting 
dalam membentuk mekanisme 

koping spiritual yang membantu 
pasien menyesuaikan diri 

dengan tekanan psikologis 
akibat penyakit kronis atau 

terminal. 

Pasien yang dibimbing 
Syahadat menunjukkan 

peningkatan coping 
mechanism, sehingga terapi 

medis dapat diterima 
dengan lapang dada. 

Klinis & 
Medis 

Ketenangan spiritual yang 
dihasilkan dari Syahadat turut 

berkontribusi terhadap stabilitas 
emosional dan peningkatan 

kualitas hidup pasien. 

Kondisi mental yang stabil 
berdampak pada respon 
positif tubuh terhadap 

pengobatan. 

Perawatan 
Holistik 

Syahadat menjadi bagian 
penting dari perawatan holistik 
dan sensitif budaya (culturally 
sensitive care) di akhir hayat. 

Meningkatkan kepuasan 
terhadap perawatan dan 
mengurangi konflik etis 

dalam pengambilan 
keputusan akhir hayat. 

 

Kesimpulan dan Saran 

Berdasarkan analisis literatur, dapat disimpulkan bahwa pengucapan dua kalimat 
syahadat memiliki urgensi yang signifikan dalam konteks kesehatan pasien Muslim, baik 
secara psikologis, spiritual, maupun fisiologis. Syahadat berfungsi sebagai landasan 
ketenangan mental yang mampu menurunkan tingkat kecemasan dan stres, sehingga 
secara tidak langsung mendukung proses penyembuhan dan meningkatkan kualitas 
hidup pasien. Selain itu, syahadat juga memperkuat rasa pengharapan dan kepasrahan 
kepada Allah SWT, yang menjadi dasar ketangguhan spiritual dalam menghadapi 
penyakit. Integrasi antara keyakinan spiritual dan kesehatan ini menunjukkan bahwa 
pendekatan holistik yang mempertimbangkan aspek religi merupakan komponen 
esensial dalam tata laksana kesehatan pasien Muslim (Onyishi et al., 2021). 

Berdasarkan temuan tersebut, disarankan agar tenaga kesehatan menghormati 
dan memfasilitasi kebutuhan spiritual pasien Muslim, termasuk memberikan 
kesempatan dan lingkungan yang kondusif untuk mengamalkan syahadat dan ibadah 
lainnya. Institusi kesehatan seyogiananya menyediakan pelatihan budaya dan religi bagi 
staf untuk meningkatkan pemahaman tentang pentingnya dukungan spiritual dalam 
perawatan pasien . Kolaborasi antara tenaga medis dengan pemuka agama juga perlu 
ditingkatkan untuk memberikan pendampingan yang komprehensif, sehingga dapat 
tercapai outcome kesehatan yang lebih baik secara holistik. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(11), 2354-2361  eISSN: 3024-8140 

2361 
 

Daftar Pustaka  

Abdurrahman ÜNALAN1, R. T. F. (2024). Advances in Chronic Diseases. Advances in 
Chronic Diseases, 1(1), 37–43. 

Amiruddin, M. (2014). Akselerasi Bahasa Arab Maba Perguruan Tinggi Agama Islam 
berbasis Bacaan Sholat (A. Amiruddin & N. L. Amalia (eds.); 1st ed.). Tulungagung: 
STAIN Tulungagung Press. https://repository.uin-malang.ac.id/19968/ 

binti Ahmad, N. A., Hamzah, H. binti, Mohd Zahid, E. S. binti, bin Mahaiyadin, M. H., & bin 
Sabjan, M. A. (2023). Islamic Medicine Based on Shariat. International Journal of 
Academic Research in Business and Social Sciences, 13(5), 1001–1006.  

Dra. Hj. Siti Faridah, M. A. (2022). Buku Psikologi Ibadah. 
Jannah, S. R., Palupi, A. R., Ardiansyah, M. F., Amiruddin, M. (2025). Pengaruh rutinitas 

membaca Al-qur ` an terhadap kesehatan mental. Maliki Interdisciplinary Journal 
(MIJ), 3(7), 793–803. 

Khalid, D. S. (2019). End of Life Care: The Islamic Perspective. Journal of Cognitive 
Psychotherapy, 33(4), 254–259. https://doi.org/10.20467/1091-5710.23.3.254 

Madni, A., Khan, S., Bilbeisi, T., Pasli, M., Sakaan, F., Lahaj, S. M., Patel, R., & Kamal, A. H. 
(2022). Top Ten Tips Palliative Care Clinicians Should Know about Caring for 
Muslims. Journal of Palliative Medicine, 25(5), 807–812. 
https://doi.org/10.1089/jpm.2021.0575 

Mahmoud, S., Moughrabi, S. M., & Khasawneh, W. F. (2022). Dying in Isolation: An 
Islamic Perspective on End-of-Life Care During COVID-19. Journal of Hospice and 
Palliative Nursing, 24(6), 321–327. https://doi.org/10.1097/NJH.0000000000000905 

Onyishi, C. N., Ilechukwu, L. C., Victor-Aigbodion, V., & Eseadi, C. (2021). Impact of 
spiritual beliefs and faith-based interventions on diabetes management. World 
Journal of Diabetes, 12(5), 630–641. https://doi.org/10.4239/wjd.v12.i5.630 

Rahmawati, R. A., & Soleh, A. K. (2024). Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan 
Konsep Jiwa, Kesehatan Mental dan Psikoterapi Ibn Zakaria Al-Razi Ibn Zakaria Al-
Razi’s Concept Of The Soul, Mental Health And Psychotherapy. Al-Hikmah: Jurnal 
Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 21(Konsep Jiwa, Kesehatan Mental, dan Psikoterapi 
Ibn Zakaria Al-Razi), 123–133. 

Saged, A. A. G., Sa’ari, C. Z., Abdullah, M. bin, Al-Rahmi, W. M., Ismail, W. M., Zain, M. I. 
A., & alShehri, N. bint A. bin M. (2022). The Effect of an Islamic-Based Intervention 
on Depression and Anxiety in Malaysia. Journal of Religion and Health, 61(1), 79–92. 
https://doi.org/10.1007/s10943-021-01484-3 

Sakanti, Y. S., Nazwa, S., Marvianirka, W., Amiruddin, M., Amalia, F. Z., Farmasi, S., Islam, 
U., Maulana, N., Malang, M. I., Alquràn Dan Tafsir, I., Negeri, I., Malik, M., & Malang, 
I. (2025). Revitalisasi shalat tahajjud dalam perspektif medis kontemporer. Maliki 
Interdisciplinary Journal (MIJ), 3, 774–784. http://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mij/index 

Shalsabillah, N. R., Aulia, A. P., Amiruddin, M., ’Inayatullah, M., & Amiruddin, A. (2025). 
Holistic study : The influence of tahajjud prayer on cortisol hormone and spiritual 
dimensions. Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ), 3(7), 785–792. 
https://repository.uin-malang.ac.id/24489/ 

 


