Maliki Interdisciplinary Journal (ML) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue November, 2025 pp. 2354-2361 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Urgensi Mengucapkan Dua Kalimat Syahadat dalam
Kesehatan Pasien Muslim

Anisah Faiha", Azzah Abidah Meiyanda? Fahmaan Hafizh Nadira3, Muhammad
Amiruddint

%2 3 4 program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
e-mail: anisahfha@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini menelaah urgensi pengucapan dua kalimat syahadat
dalam konteks kesehatan pasien Muslim, khususnya pada fase akhir
kehidupan yang sering kali menimbulkan tekanan emosional dan
spiritual yang tinggi. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kepustakaan (library research) yang
memadukan analisis teologis, psikologis, dan kesehatan untuk
memahami peran syahadat secara komprehensif. Sumber data
meliputi Al-Qur’an, hadis,literatur klasik Islam, serta penelitian
kontemporer tentang perawatan paliatif dan dukungan spiritual bagi pasien Muslim. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pengucapan syahadat bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi merupakan manifestasi
keteguhan iman yang mampu menghadirkan rasa damai, mengurangi kecemasan eksistensial, serta
memperkuat penerimaan terhadap kondisi sakit dan kematian.Selain itu, syahadat terbukti berperan
penting dalam membentuk coping mechanism spiritual yang membantu pasien menyesuaikan diri dengan
tekanan psikologis akibat penyakit kronis atau terminal. Dari perspektif medis, ketenangan spiritual yang
dihasilkan dari pengucapan syahadat turut berkontribusi terhadap stabilitas emosional dan peningkatan
kualitas hidup pasien. Hasil penelitian juga menegaskan perlunya integrasi dukungan spiritual dalam layanan
kesehatan modern melalui kolaborasi antara tenaga medis dan pemuka agama. Dengan demikian, penguatan
aspek spiritual melalui dua kalimat syahadat menjadi bagian penting dari perawatan holistik yang tidak hanya
menyehatkan tubuh, tetapi juga menenteramkan jiwa dan mempersiapkan pasien menuju kematian yang
bermartabat sesuai ajaran Islam.

Kata Kunci:

Syahadat; spiritual care;
pasien muslim; end-of-life;
kesehatan

Keyword

Syahada; spiritual care; Muslim
patient; end-of-life; health

ABSTRACT

This study examines the urgency of reciting the Shahada in the context of Muslim patients' health,
particularly in the final phase of life, which often causes high emotional and spiritual stress. This study
uses a qualitative approach with library research methods that combine theological, psychological, and
health analysis to comprehensively understand the role of the Shahada. Data sources include the Quran,
Hadith, classical Islamic literature, and contemporary research on palliative care and spiritual support for
Muslim patients. The results of the study indicate that reciting the Shahada is not merely a religious ritual,
but a manifestation of steadfast faith that can bring a sense of peace, reduce existential anxiety, and
strengthen acceptance of illness and death. Furthermore, the Shahada has been shown to play an
important role in forming a spiritual coping mechanism that helps patients adjust to the psychological
stress of chronic or terminal illness. From a medical perspective, the spiritual calm resulting from reciting
the Shahada contributes to emotional stability and an improved quality of life for patients. The results
also emphasize the need to integrate spiritual support into modern healthcare services through
collaboration between medical personnel and religious leaders. Thus, strengthening the spiritual aspect
through the two sentences of the shahada is an important part of holistic care that not only nourishes the
body, but also calms the soul and prepares the patient for a dignified death according to Islamic teachings.

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-INC-SA license.
BY NC SA Copyright © 2025 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Manlana Malik 1brabim Malang.

2354|Page



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

spiritual aspects through syahada is crucial in improving the quality of life and ensuring a dignified death
for Muslim patients.

Pendahuluan

Kesehatan dalam pandangan ilmu modern dipahami secara holistik, meliputi
keseimbangan antara dimensi fisik, psikologis, sosial, dan spiritual. Pendekatan ini
menegaskan bahwa manusia bukan hanya makhluk biologis, tetapi juga spiritual yang
memerlukan keseimbangan dalam seluruh aspek kehidupannya (Shalsabillah et al.,
2025). WHO pun menegaskan bahwa kesehatan sejati adalah kondisi sejahtera secara
menyeluruh, bukan hanya ketiadaan penyakit atau kelemahan fisik. Karena itu, dimensi
spiritual mulai dipertimbangkan sebagai komponen penting dalam pemeliharaan dan
pemulihan kesehatan individu (Jannah et al., 2025).

Dalam konteks pasien Muslim, dimensi spiritual menjadi unsur yang tidak dapat
dipisahkan dari pengalaman sakit dan proses penyembuhan. Praktik seperti doa, dzikir,
dan pembacaan Al-Qur'an berfungsi sebagai sarana menenangkan batin dan
memperkuat iman. Aktivitas spiritual ini membantu pasien menginternalisasi makna
sakit sebagai ujian dan bentuk kasih sayang Allah. Dengan demikian, spiritualitas menjadi
bagian integral dari mekanisme coping pasien dalam menghadapi penderitaan dan
ketidakpastian medis (Madni et al., 2022).

Dua kalimat syahadat sebagai inti dari keimanan Muslim memiliki makna teologis
yang sangat mendalam. Pengakuan terhadap keesaan Allah dan kenabian Muhammad
SAW menjadi fondasi keyakinan yang mengarahkan seluruh perilaku spiritual seorang
Muslim. Dalam kondisi sakit parah atau menjelang akhir hayat, syahadat menjadi simbol
peneguhan iman yang terakhir. Hal ini menunjukkan bahwa fungsi religius syahadat
tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga memiliki makna praktis dalam menjaga
ketenangan jiwa pasien (Dra. Hj. Siti Faridah, 2022). Syahadat juga memiliki dimensi
psikologis yang berperan dalam memberikan makna dan ketenangan pada pasien
Muslim. Saat dihadapkan pada penderitaan dan ketakutan menjelang kematian,
pengucapan syahadat menjadi bentuk afirmasi spiritual yang menenangkan hati.
Keyakinan akan keesaan Allah menciptakan rasa kepasrahan dan keikhlasan dalam
menerima takdir. Oleh karena itu, bimbingan spiritual melalui pengucapan syahadat
menjadi bagian penting dari proses penyembuhan yang menyeluruh (M. Amiruddin,
2014).

Literatur kontemporer mengenai perawatan paliatif juga menekankan pentingnya
integrasi praktik keagamaan dalam pelayanan medis bagi pasien Muslim. Tim kesehatan
dianjurkan untuk memahami dan memfasilitasi kebutuhan spiritual pasien, termasuk
kesempatan untuk mengucapkan syahadat menjelang akhir hayat. Pendekatan ini
dikenal sebagai culturally sensitive care, yaitu pelayanan yang menghormati nilai dan
keyakinan agama pasien. Dengan demikian, integrasi antara praktik medis dan nilai
spiritual Islam menjadi bentuk pelayanan yang holistik dan berkeadaban (Madni et al.,
2022).

2355



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

Pembahasan

Makna dan Kedudukan Dua Kalimat Syahadat

Dua kalimat syahadat “Asyhadu an laa ilaaha illallah, wa asyhadu anna
Muhammadan rasuulullah”merupakan inti pengakuan iman (rukun Islam pertama) yang
menegaskan tauhid (keesaan Allah) dan pengakuan kenabian Muhammad SAW;
syahadat bukan hanya deklarasi formal tetapi juga dasar identitas spiritual yang
mengarahkan seluruh tindakan moral dan rohani seorang Muslim. Secara tekstual dan
normatif, syahadat juga mendapat perhatian khusus dalam konteks akhir hayat karena
hadis menegaskan pahala atau posisi akhir seseorang terkait kalimat terakhir yang
diucapkan saat meninggal (Dra. Hj. Siti Faridah, 2022).

Dari perspektif psikologiibadah, internalisasi syahadat membentuk skema kognitif
dan emosional memberi makna, rasa aman, tujuan hidup, serta mekanisme coping
ketika menghadapi krisis yang kemudian berimplikasi pada kesejahteraan mental
individu, termasuk pasien sakit serius . Dengan demikian, syahadat berperan sebagai
sumber makna eksistensial yang memengaruhi cara individu memandang sakit dan
kematian (Madni et al., 2022).

Urgensi Mengucapkan Syahadat pada Pasien Muslim

Urgensi mengucapkan syahadat bagi pasien Muslim muncul dari beberapa aspek
seperti, teologis (syahadat sebagai penentu penutup hidup yang baik menurut tradisi
Islam), psikologis (memberi ketenangan dan mengurangi kecemasan menghadapi
kematian), dan klinis/praktis (memfasilitasi coping spiritual yang dapat memperbaiki
kualitas akhir hidup). Kajian end-of-life dalam Islam merekomendasikan agar pasien
didorong untuk mengingatkan pengucapan kalimat tauhid ketika ajal dekat karena itu
dianggap membantu mencapai husnul khatimah (Madni et al., 2022). Secara klinis, tim
palliative care yang peka budaya menyediakan dukungan spiritual—termasuk
memfasilitasi akses kepada pemuka agama atau mendukung pengucapan syahadat—
dapat mengurangi konflik keluarga, memberi kenyamanan pada pasien, serta
meningkatkan kepuasan terhadap perawatan (Madni et al., 2022). Oleh karena itu,
urgensi syahadat bukan hanya urusan ritual tetapi bagian dari pendekatan perawatan
yang holistik dan sensitif budaya (Abdurrahman UNALAN1, 2024).

Mengucapkan dua kalimat syahadat pada saat-saat akhir hidup memiliki urgensi
teologis yang kuat karena syahadat adalah pernyataan inti akidah Islam dan sejumlah
sumber agama menganjurkan agar orang yang sekarat diberi kesempatan mengikrarkan
kalimat tauhid sebelum menghembuskan nafas terakhir. Literatur klinis dan ulasan Islam
modern menyarankan agar petugas kesehatan dan keluarga mendorong—dengan cara
yang menghormati—pengucapan syahadat ketika pasien sanggup bicara, karena hal ini
memberi ketenangan batin dan memenuhi salah satu harapan ritual agama pada akhir
hayat (Mahmoud et al., 2022).

Dari perspektif perawatan paliatif dan etika klinis, upaya memfasilitasi
pengucapan syahadat termasuk bagian dari pemenuhan kebutuhan spiritual pasien:

2356



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

mempertahankan kesadaran sebisa mungkin, menyediakan ruang dan dukungan rohani
(imam/chaplain), serta menghindari intervensi yang menghalangi komunikasi batin
dianggap penting untuk “good death” menurut kajian-kajian end-of-life pada populasi
Muslim. Studi dan tinjauan terkini menegaskan bahwa kegagalan mengenali dan
memfasilitasi kebutuhan spiritual seperti ini dapat menimbulkan kesedihan keluarga dan
konflik dalam pengambilan keputusan perawatan (Madni et al., 2022).

Secara praktis, urgensi tersebut berarti rumah sakit dan tim paliatif harus
menanyakan preferensi agama sejak awal, menyiapkan akses kepada imam atau
petugas spiritual yang tersedia, serta berkoordinasi agar tindakan medis (mis. sedasi,
perpindahan pasien) tidak tanpa sengaja menghalangi kesempatan pasien untuk
mengucapkan syahadat. Bukti kajian kualitatif dari konteks Indonesia dan tinjauan
internasional menunjukkan bahwa intervensi spiritual yang sensitif agama dapat
menurunkan kecemasan dan memperbaiki kualitas akhir hayat—oleh karena itu
penyedia layanan kesehatan disarankan mengintegrasikan dukungan keagamaan dalam
rencana perawatan akhir hayat (Madni et al., 2022).

Pengaruh Syahadat terhadap Kondisi Psikologis dan Spiritual Pasien

Pengucapan syahadat dan praktik spiritual terkait (dzikir, tilawah, doa)
berkontribusi pada penurunan kecemasan, pengurangan stres eksistensial, serta
peningkatan rasa harapan dan ketenangan batin menurut penelitian tentang spiritual
care dan pengaruh agama pada pasien kronis atau terminal (Abdurrahman UNALANT1,
2024). Bukti empiris dari studi-studi lintas budaya menunjukkan pasien yang kebutuhan
spiritualnya dipenuhi melaporkan kualitas hidup lebih baik dan tingkat depresi/ansietas
yang lebih rendah (binti Ahmad et al., 2023).

Secara khusus dalam tradisi Islam, syahadat sebagai pengakuan final dapat
memberikan perasaan bahwa hidupnya telah “terikat” pada makna transenden; hal ini
memperkuat tawakkul (penyerahan diri kepada Allah) dan rida (kerelaan) yang secara
psikologis membantu pasien menerima kondisi yang tak terhindarkan. Narasi-narasi
keagamaan yang mengartikan penyakit sebagai ujian dan kesempatan penghapusan
dosa juga berfungsi sebagai reframing kognitif yang mengurangi distress (Dra. Hj. Siti
Faridah, 2022)

Syahadat sebagai Fondasi Spiritualitas Pasien Muslim

Dua kalimat syahadat memiliki kedudukan utama dalam Islam sebagai pintu masuk
iman dan simbol pengakuan tauhid. Bagi pasien muslim, mengucapkan syahadat ketika
sakit parah merupakan bentuk keteguhan iman sekaligus persiapan menghadapi
kematian. Praktik spiritual di akhir hayat, termasuk syahadat, memberikan rasa damai
yang signifikan bagi pasien muslim yang menghadapi kondisi terminal . Spiritualitas
menjadi faktor pelindung yang meningkatkan ketahanan psikologis pasien ketika berada
dalam perawatan intensif. Syahadat adalah pondasi utama seorang muslim, yang
menjadi kunci masuk Islam sekaligus penegasan iman. Bagi pasien muslim yang sedang
sakit keras, mengucapkan dua kalimat syahadat adalah upaya meneguhkan tauhid
hingga akhir hayat (Rahmawati & Soleh, 2024). Manfaat utamanya adalah tercapainya
ketenangan batin dan kepasrahan penuh kepada Allah. Dalam sebuah hadis sahih
Rasulullah # bersabda “Barangsiapa yang akhir perkataannya adalah la ilaha illallah,

2357



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

maka ia masuk surga.” (HR. Abu Dawud, no. 3116), Hadis ini menunjukkan tujuan utama
syahadat di akhir hayat, yaitu menjamin keselamatan iman seseorang. Studi
kontemporer menegaskan bahwa praktik spiritual ini memberikan ketenangan
emosional dan kesiapan menghadapi kematian. Pasien muslim yang dibimbing secara
spiritual menunjukkan kualitas hidup lebih baik menjelang ajal karena keyakinan
terhadap syahadat menumbuhkan rasa damai (Khalid, 2019).

Dampak Psikologis dan Medis Pengucapan Syahadat

Pasien yang dibimbing untuk memperbarui syahadat cenderung mengalami
penurunan kecemasan dan ketakutan menghadapi kematian. Bimbingan spiritual Islam
meningkatkan coping mechanism pasien, sehingga terapi medis dapat diterima dengan
lapang dada. Bahkan penelitian medis modern menegaskan bahwa pasien yang memiliki
dukungan spiritual lebih mudah pulih secara emosional meski prognosisnya buruk. Al-
Qur’an menegaskan bahwa hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenang
“Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram.” (QS. Ar-Ra’d [13]: 28),
Ayat ini menjadi dasar bahwa syahadat sebagai bentuk dzikir tertinggi membantu pasien
muslim memperoleh ketenangan jiwa. Manfaat psikologisnya juga berdampak pada
aspek medis, sebab kondisi mental yang lebih stabil berkontribusi terhadap respon
positif tubuh terhadap pengobatan (Saged et al., 2022).

Implementasi Syahadat dalam Perawatan: Peran Keluarga, Tenaga Medis, dan
Institusi Kesehatan

Dalam perawatan akhir hayat pasien Muslim, keluarga memegang peran utama
sebagai pendamping spiritual dengan mengingatkan syahadat, membacakan Al-Qur’an,
dan menghadirkan imam jika diperlukan. Tradisi Islam memang menganjurkan agar
orang sakit diberi bacaan yang menenangkan agar lebih siap menghadapi kematian
(Dra. Hj. Siti Faridah, 2022).

Namun, peran ini tidak hanya menjadi tanggung jawab keluarga. Tenaga medis
juga dituntut menunjukkan cultural humility dengan memahami nilai-nilai Islam, seperti
menyediakan ruang ibadah, memfasilitasi kontak dengan imam, serta menyesuaikan
intervensi medis agar tidak mengganggu praktik spiritual pasien. Untuk itu, pelatihan
sensitivitas budaya bagi tenaga kesehatan sangat penting agar perawatan lebih person-
centered (Madni et al., 2022). Dari sisi institusi, rumah sakit yang mengintegrasikan
layanan spiritual care misalnya imam on-call, mushalla, akses Al-Qur’an, dan protokol
end-of-life yang sensitif agama—terbukti mampu meningkatkan kenyamanan pasien
dan keluarga sekaligus mengurangi konflik etis dalam pengambilan keputusan akhir
hayat (Abdurrahman UNALAN1, 2024).

Khusus pada konteks Klinis, dokter dan perawat memiliki tanggung jawab ganda,
tidak hanya medis tetapi juga spiritual. Salah satu pedoman “Top Ten Tips” bagi klinisi
paliatif adalah mendampingi pasien dalam pengucapan syahadat, terutama di saat-saat
kritis (Madni et al., 2022). Kondisi pandemi COVID-19 semakin menegaskan hal ini, ketika
tenaga kesehatan sering kali menjadi pengganti keluarga dalam membimbing syahadat
pasien yang meninggal dalam isolasi (Mahmoud et al., 2022). Akhirnya, hasil studi
kualitatif di Yordania menunjukkan bahwa bimbingan syahadat dipandang sebagai
bentuk “good end-of-life care” dalam Islam. Praktik ini memberi ketenangan bagi pasien

2358



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

sekaligus menghadirkan penghiburan bagi keluarga, menegaskan bahwa perawatan
spiritual di akhir hayat merupakan tanggung jawab bersama keluarga, tenaga medis, dan
institusi Kesehatan (Sakanti et al., 2025).

Hambatan Praktis dan Solusi dalam Memfasilitasi Syahadat

Hambatan praktik utama dalam memfasilitasi pengucapan dua kalimat syahadat
pada pasien Muslim meliputi: (1) kurangnya pengetahuan dan keterampilan staf
kesehatan tentang kebutuhan dan ritual akhir hayat dalam Islam sehingga sering tidak
mengenali momen yang tepat atau cara sensitif untuk menawarkan dukungan spiritual;
(2) kendala komunikasi termasuk bahasa, sedasi atau kondisi medis yang mengurangi
kemampuan bicara pasien yang menghalangi peluang pasien mengikrarkan syahadat;
dan (3) hambatan organisasi seperti ketersediaan imam/penyuluh agama yang terbatas,
kebijakan rumah sakit yang tidak mengatur akses spiritual 24/7, serta kekhawatiran staf
terhadap konflik nilai ketika keluarga dan pasien memiliki preferensi yang berbeda.
Temuan kajian dan ulasan terkini menegaskan pola hambatan ini di berbagai konteks
(termasuk komunitas Muslim di negara non-Muslim dan konteks rumah sakit di negara
berpenduduk mayoritas Muslim) (Abdurrahman UNALAN1, 2024).

Solusi praktis yang direkomendasikan dalam literatur 5 tahun terakhir mencakup:
memasukkan penilaian kebutuhan spiritual secara sistematis dalam admission/pipeline
paliatif; pelatihan singkat bagi tenaga kesehatan tentang praktik akhir hayat Islam dan
keterampilan komunikasi sensitif-agama; protokol cepat untuk memanggil
imam/penyuluh atau chaplain (termasuk daftar kontak on-call dan tele-chaplaincy); serta
kebijakan klinis yang menghindari sedasi atau perpindahan yang tidak perlu ketika
pasien dalam kondisi memungkinkan untuk berkomunikasi—dilakukan tentu dengan
persetujuan klinis. Studi dan tinjauan juga menyoroti efektivitas model integratif (tim
paliatif + dukungan agama) dalam menurunkan kecemasan keluarga dan meningkatkan
kualitas akhir hidup pasien Muslim (Mahmoud et al., 2022).

TABEL STATISTIKA URGENSI BERDASARKAN ASPEK

Aspek Temuan Kualitatif (Urgensi Dampak Klinis dan
Syahadat) Psikologis
Syahadat adalah penegasan Menjamin keselamatan
Teologis & iman terakhir dan penentu iman seseorang (sesuai
Spiritual penutup hidup yang baik (husnul Hadis HR. Abu Dawud, no.
khatimah) menurut tradisi Islam. 3116).
Memperkuat penerimaan
Syahadat mampu mengurangi terhadap kondisi sakit dan
Psikologis kecemasan eksistensial dan kematian, serta
menghadirkan rasa damai. menumbuhkan kepasrahan
(tawakkul).

2359



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

Aspek Temuan Kualitatif (Urgensi Dampak Klinis dan
P Syahadat) Psikologis
Syahadat berperan pentl.ng Pasien yang dibimbing
dalam membentuk mekanisme .
. . Syahadat menunjukkan
. koping spiritual yang membantu : :
Mekanisme . . - peningkatan coping
. pasien menyesuaikan diri ) . .
Koping . . mechanism, sehingga terapi
dengan tekanan psikologis medis dapat diterima
akibat penyakit kronis atau P
terminal. dengan lapang dada.
Ketenangan spiritual yang Kondisi mental yang stabil
. . dihasilkan dari Syahadat turut yang
Klinis & S . berdampak pada respon
. berkontribusi terhadap stabilitas o
Medis . . positif tubuh terhadap
emosional dan peningkatan ensobatan
kualitas hidup pasien. peng )
Syahadat menjadi bagian Meningkatkan kepuasan
g . . terhadap perawatan dan
Perawatan penting dari perawatan holistik mengurangi konflik etis
Holistik dan sensitif budaya (culturally daém egn ambilan
sensitive care) di akhir hayat. peng .
keputusan akhir hayat.

Kesimpulan dan Saran

Berdasarkan analisis literatur, dapat disimpulkan bahwa pengucapan dua kalimat
syahadat memiliki urgensi yang signifikan dalam konteks kesehatan pasien Muslim, baik
secara psikologis, spiritual, maupun fisiologis. Syahadat berfungsi sebagai landasan
ketenangan mental yang mampu menurunkan tingkat kecemasan dan stres, sehingga
secara tidak langsung mendukung proses penyembuhan dan meningkatkan kualitas
hidup pasien. Selain itu, syahadat juga memperkuat rasa pengharapan dan kepasrahan
kepada Allah SWT, yang menjadi dasar ketangguhan spiritual dalam menghadapi
penyakit. Integrasi antara keyakinan spiritual dan kesehatan ini menunjukkan bahwa
pendekatan holistik yang mempertimbangkan aspek religi merupakan komponen
esensial dalam tata laksana kesehatan pasien Muslim (Onyishi et al., 2021).

Berdasarkan temuan tersebut, disarankan agar tenaga kesehatan menghormati
dan memfasilitasi kebutuhan spiritual pasien Muslim, termasuk memberikan
kesempatan dan lingkungan yang kondusif untuk mengamalkan syahadat dan ibadah
lainnya. Institusi kesehatan seyogiananya menyediakan pelatihan budaya dan religi bagi
staf untuk meningkatkan pemahaman tentang pentingnya dukungan spiritual dalam
perawatan pasien . Kolaborasi antara tenaga medis dengan pemuka agama juga perlu
ditingkatkan untuk memberikan pendampingan yang komprehensif, sehingga dapat
tercapai outcome kesehatan yang lebih baik secara holistik.

2360



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(11), 2354-2361 elSSN: 3024-8140

Daftar Pustaka

Abdurrahman UNALAN1, R. T. F. (2024). Advances in Chronic Diseases. Advances in
Chronic Diseases, 1(1), 37-43.

Amiruddin, M. (2014). Akselerasi Bahasa Arab Maba Perguruan Tinggi Agama Islam
berbasis Bacaan Sholat (A. Amiruddin & N. L. Amalia (eds.); 1st ed.). Tulungagung:
STAIN Tulungagung Press. https://repository.uin-malang.ac.id/19968/

binti Ahmad, N. A., Hamzah, H. binti, Mohd Zahid, E. S. binti, bin Mahaiyadin, M. H., & bin
Sabjan, M. A. (2023). Islamic Medicine Based on Shariat. International Journal of
Academic Research in Business and Social Sciences, 13(5), 1001-1006.

Dra. Hj. Siti Faridah, M. A. (2022). Buku Psikologi Ibadah.

Jannah, S. R., Palupi, A. R., Ardiansyah, M. F., Amiruddin, M. (2025). Pengaruh rutinitas
membaca Al-qur * an terhadap kesehatan mental. Maliki Interdisciplinary Journal
(M), 3(7), 793-803.

Khalid, D. S. (2019). End of Life Care: The Islamic Perspective. Journal of Cognitive
Psychotherapy, 33(4), 254-259. https://doi.org/10.20467/1091-5710.23.3.254

Madni, A., Khan, S., Bilbeisi, T., Pasli, M., Sakaan, F., Lahaj, S. M., Patel, R., & Kamal, A. H.
(2022). Top Ten Tips Palliative Care Clinicians Should Know about Caring for
Muslims. Journal of Palliative Medicine, 25(5), 807-812.
https://doi.org/10.1089/jpm.2021.0575

Mahmoud, S., Moughrabi, S. M., & Khasawneh, W. F. (2022). Dying in Isolation: An
Islamic Perspective on End-of-Life Care During COVID-19. Journal of Hospice and
Palliative Nursing, 24(6), 321-327. https://doi.org/10.1097/NJH.0000000000000905

Onyishi, C. N., llechukwu, L. C., Victor-Aigbodion, V., & Eseadi, C. (2021). Impact of
spiritual beliefs and faith-based interventions on diabetes management. World
Journal of Diabetes, 12(5), 630-641. https://doi.org/10.4239/wjd.v12.i5.630

Rahmawati, R. A., & Soleh, A. K. (2024). Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan
Konsep Jiwa, Kesehatan Mental dan Psikoterapi Ibn Zakaria Al-Razi Ibn Zakaria Al-
Razi’s Concept Of The Soul, Mental Health And Psychotherapy. Al-Hikmah: Jurnal
Agama Dan llmu Pengetahuan, 21(Konsep Jiwa, Kesehatan Mental, dan Psikoterapi
Ibn Zakaria Al-Razi), 123-133.

Saged, A. A. G., Sa’ari, C. Z., Abdullah, M. bin, Al-Rahmi, W. M., Ismail, W. M., Zain, M. 1.
A., & alShehri, N. bint A. bin M. (2022). The Effect of an Islamic-Based Intervention
on Depression and Anxiety in Malaysia. Journal of Religion and Health, 61(1), 79-92.
https://doi.org/10.1007/s10943-021-01484-3

Sakanti, Y. S., Nazwa, S., Marvianirka, W., Amiruddin, M., Amalia, F. Z., Farmasi, S., Islam,
U., Maulana, N., Malang, M. I., Alquran Dan Tafsir, |., Negeri, I., Malik, M., & Malang,
I. (2025). Revitalisasi shalat tahajjud dalam perspektif medis kontemporer. Maliki
Interdisciplinary Journal (ML), 3, 774-784. http://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mij/index

Shalsabillah, N. R., Aulia, A. P., Amiruddin, M., ’Inayatullah, M., & Amiruddin, A. (2025).
Holistic study : The influence of tahajjud prayer on cortisol hormone and spiritual
dimensions.  Maliki  Interdisciplinary ~ Journal (ML),  3(7), 785-792.
https://repository.uin-malang.ac.id/24489/

2361



