
Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 
e-ISSN: 2828-4763 

Vol. 4, No. 4 (2025): 503-513 

DOI: https://doi.org/10.18860/dsjpips.v4i4.22644 

http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/dsjpips 

 

502 

 

MAKAM SUNAN BONANG TUBAN SEBAGAI PRANATA SOSIAL 

ISLAM: KAJIAN HISTORIS DAN BUDAYA ISLAM  
 

 

Sri Yahfi1, Dudung Abdurrahman2, Ahmad Ghozi3, Nailul Fauziyah4 & M. Zainuddin5 
1,2Program Studi Sejarah Islam, Fakultas Adab dan Ilmu Budaya, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
3Program Studi Sastra Inggris, Fakultas Humaniora, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang, Indonesia 
4,5Program Studi Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

21101020026@student.uin-suka.ac.id, dudungabdurrahman@uin-suka.ac.id, ahmad.ghozi@uin-

malang.ac.id, nailulfauziyah@uin-malang.ac.id, aldin_uin@yahoo.com 

 

 

ABSTRACT 

Saints’ tombs function not only as burial sites for religious figures but also as social 

institutions that shape norms, religious authority, and social relations within Muslim 

communities. This article examines the Tomb of Sunan Bonang in Tuban as an Islamic 

social institution through historical and cultural perspectives. The study employs a 

qualitative method using social historical and cultural approaches. Data were collected 

through literature review of historical sources, previous scholarly works, and documents 

related to pilgrimage practices and site management at the Tomb of Sunan Bonang. The 

findings reveal that the tomb serves as a medium for transmitting Islamic values, 

legitimizing religious authority, and exercising symbolic control over religious practices. 

Furthermore, the management of the site reflects power relations manifested through 

spatial organization, regulation of pilgrims’ behaviour, and surveillance mechanisms 

aimed at preserving sacredness while accommodating cultural heritage protection and 

religious tourism. In the context sacred traditions, local culture, and economic interests. 

This study concludes that the Tomb of Sunan Bonang should be understood not merely as 

a. historical or ritual space, but as a dynamic Islamic social institution that plays a crucial 

role in sustaining religious life and social order within Javanese Muslim society. 

 

Keywords: Sunan Bonang’s Tomb; Islamic Social Institution; Pilgrimage; Javanese 

Islam; Religious Culture 

 

 

ABSTRAK 

Makam wali tidak hanya berfungsi sebagai situs pemakaman tokoh agama, tetapi juga 

sebagai pranata sosial yang berperan dalam pembentukan norma, otoritas keagamaan, dan 

relasi sosial masyarakat Muslim. Artikel ini bertujuan menganalisis Makam Sunan Bonang 

Tuban sebagai pranata sosial Islam melalui pendekatan historis dan budaya. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan sejarah sosial dan kajian budaya. 

Data diperoleh melalui studi literatur terhadap sumber-sumber historis, hasil penelitian 

terdahulu, serta analisis dokumen terkait pengelolaan dan praktik ziarah di Makam Sunan 

Bonang. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Makam Sunan Bonang berfungsi sebagai 

ruang transmisi nilai keislaman, legitimasi otoritas seligius, dan control simbolik terhadap 

mailto:21101020026@student.uin-suka.ac.id
mailto:dudungabdurrahman@uin-suka.ac.id
mailto:ahmad.ghozi@uin-malang.ac.id
mailto:ahmad.ghozi@uin-malang.ac.id
mailto:nailulfauziyah@uin-malang.ac.id
file:///D:/1.%20UIN/UMUM/UNIT%20PENELITIAN%20DAN%20ACADEMIC%20WRITING/Dinamika%20Sosial%20J-MPIPS/artikel/2.%20Editing/Vol%204/No%204%202025/aldin_uin@yahoo.com


Makam Sunan Bonang Tuban Sebagai Pranata Sosial Islam: Kajian Historis dan Budaya Islam 
Sri Yahfi, Dudung Abdurrahman, Ahmad Ghozi, Nailul Fauziyah & M. Zainuddin  

503 

 

praktik keagamaan masyarakat. Selain itu, pengelolaan makam mencerminkanadanya 

relasi kuasa melalui pengaturan ruang, regulasi perilaku peziarah, dan mekanisme 

pengawasan yang bertujuan menjaga kesakralan sekaligus mendukung kepentingan 

pelestarian dan pariwisata religi. Dalam konteks modernisasi, makam Sunan Bonang 

mengalami proses negosiasi antara kesakralan, tradisi local, dan logika ekonomi. 

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa Makam Sunan Bonang tidak dapat 

dipahami semata-mata sebagai situs sejarah atau ruang ritual, melainkan sebagai pranata 

sosial Islam yang dinamis dan berperan penting dalam membentuk keberagaman 

masyarakat Islam Jawa secara berkelanjutan. 

 

Kata-Kata Kunci: Makam Sunan Bonang; Pranata Sosial Islam; Ziarah Wali; Islam Jawa; 

Budaya Keagamaan 

 

PENDAHULUAN  

Makam wali songo tidak hanya berfungsi sebagai situs pemakaman tokoh agama, 

tetapi juga berperan sebgai ruang sosial yang hidup, tempat berlangsungnya negosiasi 

antara nilai keagamaan, budaya lokal, kekuasaan simbolik, dan praktik ekonomi 

masyarakat. Dalam konteks Islam Jawa, makam wali sering kali menjadi medium 

transmisi nilai-nilai keislaman lintas generasi. Geertz (1976) sejak awal menegaskan 

bahwa praktik keberagamaan masyarakat Jawa terkait kuat dengan simbol dan ruang 

sacral. Sementara Woodward (2010) menunjukkan bahwa ziarah wali merupakan 

bagian dari ortodoksi Islam Jawa yang berfungsi menjaga kesinambungan tradisi dan 

otoritas religius. 

Dalam perkembangan kajian mutakhir, makam wali semakin dipahami sebagai 

institusi sosial yang dinamis. Penelitian Mardani (2024) dan Putri & Ramadhan (2025) 

menunjukkan bahwa situs ziarah wali mengalami pergeseran fungsi dari ruang 

spiritual murni menjadi ruang sosial-ekonomi yang terintegrasi dengan pariwisata 

religi. Pergeseran ini tidak serta-merta menghilangkan kesakralan makam, tetapi 

justru melahirkan negosiasi baru antara dimensi religius, budaya, dan ekonoi yang 

membentuk praktik keagamaan masyarakat kontemporer. 

Salah satu situs penting dalam jaringan Islam Nusantara adalah Makam Sunan 

Bonang di Tuban, Jawa Timur. Makam ini hingga kini tetap aktif sebagai pusat ziarah, 

ritual keagamaan, dan wisata religi. Keberlanjutan praktik ziarah tersebut 

menandakan bahwa makam Sunan Bonang tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi 

juga fungsi sosial yang berkelanjutan dalam kehidupan masyarakat Muslim. Ricklefs 

(2012) menempatkan Sunan Bonang sebagai tokoh sentral dalam sintesis mistik Islam 

Jawa, yang menjadikan peninggalanya-termasuk makam-sebagai pusat legitimasi 

religious dan memori kolektif umat.  

Maulana Makdum Ibrahim Sunan Bonang dikenal sebagai tokoh yang 

mengembangkan dakwah Islam nelalui pendekatan kultural, terutama melalui seni, 

simbol, dan institusi sosial keagamaan. Dalam perspektif sejarah sosial Islam, makam 

wali seperti Sunan Bonang berfungsi sebagai ruang representasi otoritas religius yang 

tidak hanya bersumber dari teks, tetapi juga dari tradisi dan praktik sosial masyarakat 

(Azra, 2013; Farobi, 2019; Sondakh & Rosyid, 2025). Oleh karena itu, makam Sunan 



Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 
Vol. 4, No. 4 (2025)   
 

504 
 

Bonang dapat dipahami sebagai ruang sosial yang merepresentasikan memori sejarah, 

legitimasi keagamaan, dan kontrol simbolik atas praktik keislaman masyarakat. 

Dalam konteks kontemporer, Makam Sunan Bonang mengalami transformasi 

fungsi seiring meningkatnya intensitas ziarah dan intervensi pengelolaan Kawasan. 

Ghozi et al. (2024) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa pengelolaan makam 

Sunan Bonang menerapkan mekanisme pengawasan panoptik melalui tata ruang, 

penggunaan kamera pengawas, serta regulasi perilaku peziarah sebagai bagian dari 

upaya perlindungan cagar budaya. Ghozi menegaskan bahwa pengawasan tersebut 

bekerja secara simbolik dan kultural, sehingga tidak hanya menjaga ketertiban fisik, 

tetapi juga membentuk disiplin religius peziarah. 

Selain itu, Ghozi et al. (2025) dalam kajiannya tentan arsitektur Makam Sunan 

Bonang menjelaskan adanya proses komodifikasi zona sakral dalam kerangka 

pariwisata religi. Ruang-ruang yang sebelumnya bersifat eksklusif dan sakral 

mengalami penyesuaian agar lebih ramah terhadap wisatawan, tanpa sepenuhnya 

menghilangkan legitimasi religiusnya. Fenomena ini sejalan dengan pandangan 

Foucault (1977) mengenai relasi kuasa dan pengawasan, di mana ruang fisik berfungsi 

sebagai instrument disiplin sosial yang membentuk perilaku subjek secara tidak 

langsung. 

Meskipun kajian tentang makam wali telah berkembang, Sebagian besar 

penelitian masih menempatkannya sebagai objek antropologi agama atau pariwisata 

religi. Kajian yang secara khusus memposisikan makam wali sebagai pranata sosial 

Islam yang mengatur norma, relasi kuasa, dan legitimasi keagamaan-masih relativ 

terbatas, terutama dalam perpektif historis dan budaya dalam kajian Ilmu 

pengetahuan sosial. Padahal, sebagaimana dikemukakan Koentjaraningrat (2009), 

pranata sosial merupakan sistem norma dan praktik yang berfungsi mengatur 

kehidupan masyarakat secara berkelanjutan.  

Dalam perspektif kajian budaya dan sejarah sosial, makam Sunan Bonang Tuban 

dapat dipahami sebagai ruang diskursif tempat nilai Islam, tradisi Jawa, dan 

modernitas saling berkelindan. Pembacaan makam sebagai pranata sosial 

memungkinkan analisis yang lebih komprehensif terhadap dinamika keberagamaan 

masyarakat, khususnya dalam menghadapi modernisasi dan komodifikasi budaya 

(Ghozi et al., 2024; Suhantoro et al., 2025; Supriadin & Pababari, 2024) 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

Makam Sunan Bonang Tuban sebagai pranata sosial Islam melalui pendekatan historis 

dan budaya. Fokus kajian diarahkan pada bagaimana fungsi sosial-keagamaan 

makam terbentuk secara historis, bagaimana praktik ziarah dan pengelolaan ruang 

mencerminkan ralasi kuasa dan pengawasan, serta bagaimana masyarakat memaknai 

kesakralan makam di tengah arus komodifikasi dan modernisasi. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian Ilmu 

Pengetahuan Sosial berbasis sejarah dan budaya Islam, serta memperkaya diskursus 

tentang pranata sosial keagamaan dalam konteks Islam Nusantara.   

 

 



Makam Sunan Bonang Tuban Sebagai Pranata Sosial Islam: Kajian Historis dan Budaya Islam 
Sri Yahfi, Dudung Abdurrahman, Ahmad Ghozi, Nailul Fauziyah & M. Zainuddin  

505 

 

KAJIAN LITERATUR  

Makam Wali sebagai Pranata Sosial Keagamaan  

Dalam perspektif ilmu sosial, makam wali dapat dipahami sebagai pranata sosial 

keagamaan yang mengatur dan mereproduksi nilai, norma, serta praktik religius 

masyarakat. Pranata ini tidak hanya berfungsi secara simbolik, tetapi juga membentuk 

keteraturan sosial melalui ritual ziarah, etika perilaku, dan legitimasi otoritas 

keagamaan yang diakui secara kolektif (Purwanto, 2023). Dalam konteks Islam Jawa, 

makam wali menjadi ruang sakral yang memediasi hubungan antara ajaran Islam, 

tradisi lokal, dan kehidupan sosial umat. 

Sejumlah penelitian mutakhir menunjukkan bahwa praktik ziarah wali berperan 

penting dalam pembentukan identitas keislaman dan solidaritas sosial. Woodward 

(2017) menegaskan bahwa ziarah di Jawa merupakan praktik religius yang bersifat 

sosial, di mana nilai-nilai keislaman ditransmisikan melalui ritual, simbol, dan memori 

kolektif. Penelitian lain menunjukkan bahwa makam wali berfungsi sebagai pusat 

rujukan moral dan spiritual yang memengaruhi pola perilaku keagamaan masyarakat 

di sekitarnya (Latif & Usman, 2021).  

Dalam perkembangan kontemporer, makam wali juga mengalami proses 

institusional dan pengelolaan yang semakin kompleks. Studi tentang wisata religi 

menunjukkan bahwa pengaturan ruang, regulasi peziarah, dan keterlibatan negara, 

menjadikan makam wali sebagai arena negosiasi antara kesakralan dan kepentingan 

ekonomi (Kusumaningtyas et al., 2024). Penelitian oleh Ghozi et al. (2024) di Makam 

Sunan Bonang Tuban menegaskan bahwa mekanisme pengawasan simbolik dan tata 

ruang berfungsi sebagai alat kontrol sosial yang membentuk disiplin religius peziarah 

secara halus.  

Meskipun demikian, Sebagian besar kajian masih menempatkan makam wali 

sebagai objek ritual wisata religi, sementara perannya sebagai pranata sosial 

keagamaan belum dikaji secara komprehensif. Oleh karena itu, kajian tentang makam 

wali sebagai pranata sosial keagamaan penting dikembangkan untuk memahami 

bagaimana ruang sakral tersebut mengatur norma, memproduksi otoritas religius, 

dan membentuk relasi sosial umat Islam dalam konteks sejarah dan budaya yang terus 

berubah (Susetyo et al., 2027).  

Makam Sunan Bonang dalam Sejarah Islam Jawa 

 Sunan Bonang merupakan salah satu tokoh sentral dalam jaringan Walisongo 

yang berperan penting dalam proses Islamisasi Jawa melalui pendekatan kultural dan 

sufistik. Sejumlah kajian sejarah menegaskan bahwa Sunan Bonang tidak hanya 

berfungsi sebagai pendakwah, tetapi juga sebagai pembentuk institusi sosial-

keagamaan yang memungkinkan Islam berakar kuat dalam budaya Jawa pesisir 

(Ricklefs, 2023). Keberadaan Makam Sunan Bonang di Tuban menjadi penanda 

penting dari otoritas religius tersebut, sekaligus berfungsi sebagai ruang memori 

kolektif yang merepresentasikan sejarah awal perkembangan Islam Jawa. 



Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 
Vol. 4, No. 4 (2025)   
 

506 
 

 Dalam kajian Islam kontemporer, makam Sunan Bonang dipahami sebagai 

pusat praktik ziarah yang memproduksi nilai-nilai keislaman lintas generasi. 

Woodward (2017) menjelaskan bahwa ziarah wali di Jawa tidak dapat dipisahkan dari 

upaya pelestarian tradisi Islam lokal yang menekankan harmoni antara ajaran agama 

dan budaya setempat. Praktik ziarah di Makam Sunan Bonang mencerminkan 

kesinambunga tersebut, di mana ritual keagamaan, simbol kesakralan, dan norma 

sosial berkelindan dalam kehidupan religius masyarakat. 

Penelitian mutakhir menunjukkan bahwa Makam Sunan Bonang juga 

mengalami transformasi fungsi seiring perubahan sosial dan modernisasi. Ghozi et al. 

(2024) menyoroti bagaimana penataan ruang dan regulasi perilaku peziarah 

menciptakan mekanisme pengawasan simbolik dalam rangka perlindungan cagar 

budaya. Temuan ini menunjukkan bahwa makam tidak hanya berfungsi sebagai situs 

spiritual, tetapi juga sebagai ruang sosial yang diatur dan dikontrol untuk menjaga 

ketertiban, kesakralan, dan keberlanjutan nilai historisnya. 

Namun demikian, Sebagian besar kajian masih memandang Makam Sunan 

Bonang terutama sebagai objek sejarah atau wisata religi, tanpa menempatkan secara 

utuh dalam kerangka pranata sosial Islam. Padahal, dalam perspektif sejarah sosial 

dan budaya, makam ini berfungsi sebagai institusi keagamaan yang mengatur praktik 

religius, membentuk otoritas simbolik, serta menghubungkan masa lalu Islam Jawa 

dengan dinamika sosial kontemporer (Ricci, 2023). Oleh karena itu, kajian tentang 

Makam Sunan Bonang dalam sejarah Islam Jawa tetap relevan untuk memperkaya 

pemahaman tentang peran situs wali dalam perkembangan Islam Nusantara. 

METODE  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis dan 

kajian budaya untuk memahami Makam Sunan Bonang Tuban sebagai pranata sosial 

dalam konteks sejarah Islam Jawa. Lokasi penelitian difokuskan pada Makam Sunan 

Bonang di Kabupaten Tuban, Jawa Timur, dengan objek penelitian berupa praktik 

ziarah, pengelolaan ruang makam, serta narasi sejarah dan budaya yang berkembang 

di sekitarnya. Data penelitian diperoleh melalui studi pustaka dengan menelaah buku 

ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional bereputasi, serta hasil penelitian 

terdahulu yang relevan dan diterbitkan dalam sepuluh tahun terakhir. Data yang 

terkumpul dianalisis secara deskriptif-analitis dengan cara mengklasifikasikan 

temuan berdasarkan tema historis dan sosial-keagamaan, mengaitkannya dengan 

teori pranata sosial dan kajian budaya Islam, serta menafsirkan peran Makam Sunan 

Bonang sebagai institusi sosial keagamaan yang hidup dan adaptif dalam dinamika 

masyarakat Jawa. 

HASIL  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Makam Sunan Bonang Tuban memiliki 

fungsi sosial-keagamaan yang terbentuk secara historis dan terus direproduksi dalam 

kehidupan masyarakat Islam Jawa. Secara historis, makam ini berkembang tidak 

hanya sebagai situs pemakaman tokoh Walisongo, tetapi juga sebagai pusat otoritas 



Makam Sunan Bonang Tuban Sebagai Pranata Sosial Islam: Kajian Historis dan Budaya Islam 
Sri Yahfi, Dudung Abdurrahman, Ahmad Ghozi, Nailul Fauziyah & M. Zainuddin  

507 

 

religius yang menghubungkan ajaran Islam dengan tradisi lokal. Keberadaan makam 

Sunan Bonang merepresentasikan memori kolektif Islam Jawa, di mana figur Sunan 

Bonang dimaknai sebagai simbol dakwah kultural dan legitimasi spiritual. Nampak 

dalam gambar yang diperoleh peneliti pada tahun 2023 yang menunjukkan bahwa 

dalam praktiknya, masyarakat memandang makam ini sebagai ruang sakral yang 

mengandung nilai historis, reigius, dan moral, sehingga menjadi rujukan penting 

dalam aktivitas keagamaan dan sosial. 

Gambar 1. Cungkup Makam Sunan Bonang Tuban 

 

 

 

 

 

 

 Hasil analisis juga menunjukkan bahwa praktik ziarah di Makam Sunan 

Bonang berfungsi sebagai mekanisme pranata sosial yang mengatur perilaku dan 

relasi sosial peziarah. Ziarah tidak hanya dimaknai sebagai ibadah individual, tetapi 

juga sebagai aktivitas sosial yang melibatkan norma-norma tertentu, seperti tata 

krama berziarah, kepatuhan terhadap aturan ruang, dan penghormatan terhadap 

simbol kesakralan makam. Norma-norma tersebut membentuk disiplin religius yang 

diterima secara sukarela oleh peziarah. Dengan demikian, makam berfungsi sebagai 

institusi sosial yang menanamkan nilai kepatuhan, kesalehan, dan solidaritas umat 

melalui praktik ritual yang berulang dan terstruktur. Papan pengumuman dibawah 

ini menunjukkan data terkait aturan yang diberlakukan dan kepatuhan terhadap 

aturan ruang. 

Gambar 2. Pengumuman Pemberlakuan Waktu Berziarah 

 

 

 

 

 

 



Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 
Vol. 4, No. 4 (2025)   
 

508 
 

Data ini juga menunjukan bagaimana makam menjadi pranata sosial. 

Sebagaimana wawancara oleh salah satu pengurus Yayasan Mabarrot Sunan Bonang 

Tuban menjelaskan bahwa terjadi pergeseran signifikan praktik keagamaan warga 

Muhammadiyah yang semakin menerima dan menjalankan tradisi keagamaan lokal 

yang sebelumnya dihindari. 

“Pelan-pelan sudah jauh bergeser bahkan sudah bisa di bilang tradisi 

Muhammadiyahnya hilang heeee termasuk sampe tarawih saya ajak…saya 

kalau disini kan dapat jatah 3, saya pantau…sampe tarawih sudah ikut 23, 

kalau ziarah saya ajak ikut…sampe besok habis lebaran ini yang kios di luar 

jalan kampung itu ikut ziarah….”(M.Ilham , Komunikasi Pribadi, 4 

Februari 2023).   

“kalau punya hajatan gitu entah pernikahan, khitanan sudah ndak 

malu-malu lagi kenduri, terbangan (sholawatan) bahkan sudah bisa dkatakan 

sudah terkikis jauh…awal-awal tidak ada, agak malu-malu, terus 

mengadakan tidak dirumah, bikin tumpeng bikin berkatan banyak dikirim ke 

Sunan Bonang (masjid Astana) minta di doakan setelah asar….ini 40 hari 

nya ini…minta di doakan…sekarang sudah mulai berani mengadakan di 

rumah masing-masing meskipun satu dua masih ada mempertahankan, tapi 

ndak se ekstreem dulu….””(M. Ilham, Komunikasi Pribadi, 4 Februari 

2023).   

Masjid Astana di area makam ini menjadi bukti sejarah bagaimana pranata 

sosial dibentuk dan dimulai dari masjid, dari makam, dan tempat-tempat yang 

dianggap mampu menjadi tempat untuk mengorganisasikan sosial masyarakat. 

Selain itu, hasil penelitian memperlihatkan bahwa pengelolaan Makam Sunan 

Bonang mencerminkan adanya relasi kuasa dan mekanisme pengawasan simbolik. 

Penataan ruang makam, pembagian zona sakral dan profan, serta penerapan aturan 

perilaku menunjukkan adanya upaya sistematis untuk menjaga kesakralan sekaligus 

keterlibatan sosial. Mekanisme ini tidak bekerja secara represif, melainkan melalui 

internalisasi norma dan simbol keagamaan yang membuat peziarah menyesuaikan 

perilaku secara sadar. Temuan ini menunjukkan bahwa makam berfungsi sebagai 

ruang sosial yang menggabungkan dimensi spiritual dan kontrol sosial dalam satu 

sistem pranata keagamaan. SoP dibawah ini merupakan bukti bahwa terdapat 

pengelolaan yang professional oleh lembaga pengelola (Yayasan Mabarrot Sunan 

Bonang Tuban). 

 Hasil penelitian selanjutnya menunjukkan bahwa Makam Sunan Bonang juga 

mengalami transformasi fungsi seiring dengan perkembangan pariwisata religi dan 

modernisasi. Meningkatnya jumlah peziarah mendorong pengelola dan pemerintah 

daerah melakukan penataan Kawasan, penyediaan fasilitas pendukung, serta 

integrasi makam ke dalam agenda wisata religi. Proses ini memunculkan dinamika 

koomodifikasi ruang sakral, di mana makam tidak hanya menjadi tempat ibadah, 

tetapi juga destinasi wisata budaya. Meskipun demikian, hasil analisis menunjukkan 

bahwa komodifikasi tersebut tidak sepenuhnya menghilangkan kesakralan makam, 



Makam Sunan Bonang Tuban Sebagai Pranata Sosial Islam: Kajian Historis dan Budaya Islam 
Sri Yahfi, Dudung Abdurrahman, Ahmad Ghozi, Nailul Fauziyah & M. Zainuddin  

509 

 

melainkan menciptakan negosiasi antara kepentingan religius, ekonomi, dan 

pelestarian budaya.  

Gambar 3. SoP Kerja Petugas Juru Tamu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa Makam Sunan 

Bonang Tuban berfungsi sebagai pranata sosial Islam yang hidup dan adaptif. Makam 

ini tidak hanya merepresentasikan warisan sejarah Islam Jawa, tetapi juga menjadi 

ruang sosial yang mengatur praktik keagamaan, membentuk disiplin religius, serta 

menegosiasikan kesakralan di tengah arus modernisasi. Temuan ini memperlihatkan 

bahwa pranata sosial keagamaan di Islam Jawa tidak bersifat statis, melainkan terus 

mengalami reinterpretasi sesuai dengan perubahan sosial dan budaya masyarakat. 

PEMBAHASAN  

Makam Sunan Bonang sebagai Pranata Sosial Islam dalam Perspektif Historis 

Dalam perspektif historis, Makam Sunan Bonang Tuban berfungsi sebagai 

pranata sosial Islam yang terbentuk melalui proses Panjang Islamisasi Jawa. Makam 

ini tidak hanya menjadi penanda fisik keberadaan Sunan Bonang sebagai tokoh 

Walisongo, tetapi juga berperan sebagai institusi simbolik yang merepresentasikan 

otoritas keagamaan dan legitimasi dakwah Islam kultural. Keberlanjutan fungsi 

makam hingga saat ini menunjukkan bahwa pranata sosial keagamaan tidak selalu 

bergantung pada institusi formal, melainkan dapat bertahan melalui simbol, memori 

kolektif, dan praktik sosial yang terus direproduksi oleh masyarakat. 



Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 
Vol. 4, No. 4 (2025)   
 

510 
 

Temuan ini sejalan dengan kajian Ricklefs (2023) yang menegaskan bahwa 

Islam Jawa berkembang melalui integrasi ajaran Islam dengan struktur sosial dan 

budaya lokal. Dalam konteks ini, Makam Sunan Bonang berfungsi sebagai medium 

historis yang menjembatani ajaran Islam dengan tradisi Jawa pesisir. Namun, 

penelitian ini memperluas temuan tersebut dengan menunjukkan bahwa fungsi 

historis makam tidak berhenti pada pelestarian memori masa lalu, melainkan terus 

bertransformasi menjadi institusi sosial yang aktif mengatur praktik keagamaan 

masyarakat. 

Melalui pengintegrasian teori pranata sosial, penelitian ini menegaskan bahwa 

Makam Sunan Bonang merupakan contoh pranata sosial Islam yang bersifat historis 

sekaligus dinamis. Purwaningsih (2020) dan Fatianda et al. (2024) mengungkapkan, 

Pranata ini tidak hanya menyimpan nilai sejarah, tetapi juga berfungsi sebagai 

mekanisme pengaturan sosial yang menjaga kesinambungan norma, nilai, dan 

identitas keislaman. Kontribusi teoretis dari temuan ini adalah penguatan pandangan 

bahwa sejarah Islam Jawa tidak dapat dipisahkan dari keberadaan institusi sosial-

keagamaan nonformal seperti makam wali, yang berperan penting dalam 

pembentukan struktur sosial umat.  

Praktik Ziarah sebagai Mekanisme Pembentukan Norma Sosial Keagamaan 

Praktik ziarah di Makam Sunan Bonang merupakan elemen kunci yang 

mengaktifkan fungsi pranata sosial keagamaan. Ziarah tidak hanya dimaknai sebagai 

ibadah individual untuk memperoleh keberkahan, tetapi juga sebagai praktik sosial 

yang sarat dengan aturan, simbol, dan etika kolektif (Rohmawati & Ismail, 2017; 

Sarmalinda et al., 2025). Tata cara berziarah, sikap tubuh, pengunaan Bahasa, hingga 

kepatuhan terhadap aturan ruan menunjukkan bahwa ziarah berfungsi sebagai sarana 

internalisasi norma sosial dan religius secara berulang (Moeliono & Nisa, 2024; Subri, 

2017). 

Temuan ini memperkuat penelitian Woodward (2017) yang menyatakan bahwa 

ziarah wali di Jawa berperan sebagai mekanisme reproduksi identitas keislaman dan 

solidaritas sosial. Namun, penelitian ini menunjukkan dimensi tambahan, yaitu 

bahwa ziarah juga berfungsi sebaga arena pendidikan sosial-keagamaan yang 

membentuk disiplin religius. Norma yang berlaku tidak dipaksakan secara formal, 

melainkan diterima karena dilegitimasi oleh simbol kesakralan dan otoritas wali. Hal 

ini menunjukkan bahwa, ziarah menjadi instrument pranata sosial yang bekerja 

melalui kesadaran dan kepatuhan sukarela. 

Dalam kerangka teori pranata sosial, praktik ziarah di Makam Sunan Bonang 

menunjukkan bahwa ritual keagamaan memiliki fungsi regulative yang signifikan. 

Ziarah mengatur relasi sosial antarpeziarah, antara peziarah dan pengelola, serta 

antara individu dan ruang sakral. Temuan ini menguatkan argument bahwa pranata 

sosial keagamaan tidak hanya menjaga keteraturan sosial, tetapi juga membentuk 

orientasi moral dan spiritual masyarakat. Secara konseptual, penelitian ini 

menegaskan bahwa ritual keagamaan merupakan komponen inti dalam keberlanjutan 

pranata sosial Islam.    



Makam Sunan Bonang Tuban Sebagai Pranata Sosial Islam: Kajian Historis dan Budaya Islam 
Sri Yahfi, Dudung Abdurrahman, Ahmad Ghozi, Nailul Fauziyah & M. Zainuddin  

511 

 

Pengelolaan Ruang Makam, Pengawasan Simbolik, dan Negosiasi Kesakralan 

Pengelolaan ruang makam Sunan Bonang menunjukkan adanya mekanisme 

pengawasan simbolik yang berfungsi menjaga ketertiban dan kesakralan situs. 

Penataan zona sacral dan profan, regulasi perilaku peziarah, serta pengaturan alur 

kunjungan mencerminkan adanya control sosial yang dilembagakan. Pengawasan ini 

tidak bersifat represif, melainkan bekerja melalui simbol, narasi religius, dan 

legitimasi budaya yang membuat peziarah menyesuaikan perilakunya secara sadar. 

Temuan ini sejalan dengan penelitian Ghozi et al. (2024) yang mengkaji Makam 

Sunan Bonang melalui perspektif panoptic. Namun, penelitian ini memperluas 

analisis tersebut dengan menempatkan pengawasan simbolik sebagai bagian integral 

dari pranata sosial keagamaan. Pengawasan tidak hanya berfungsi melindungi cagar 

budaya, tetapi juga membentuk disiplin religius yang mendukung keberlanjutan 

fungsi sosial makam. Pengelolaan ruang dapat dipahami sebagai instrumen pranata 

sosial yang mengatur perilaku tanpa harus menggunakan sanksi langsung (Widodo 

et al., 2025; Zailani & Ulinnuha, 2023). 

Lebih lanjut, hasil penelitian menunjukkan adanya negosiasi keberlanjutan 

antara kesakralan dan tuntutan modernisasi, khususnya dalam konteks pariwisata 

religi. Komodifikasi ruang sakral tidak serta-merta menghilangkan nilai religious 

makam, tetapi menciptakan keseimbangan baru antara kepentingan spiritual, 

ekonomi, dan regulasi negara (Lubis, 2017). Temuan ini berimplikasi pada 

pengembangan teori pranata sosial keagamaan dengan menambahkan dimensi 

pengelolaan ruang dan pengawasan simbolik sebagai faktor penting dalam pranata 

keagamaan di era modern. 

SIMPULAN  

Penelitian ini menegaskan bahwa Makam Sunan Bonang Tuban berperan 

sebagai pranata sosial Islam yang aktif membentuk dan menjaga keteraturan sosial-

keagamaan dalam masyarakat Islam Jawa. Makam tidak hanya merepresentasikan 

warisan sejarah Islamisasi, tetapi juga menjadi ruang institusional tempat nilai, norma, 

dan otoritas religius diproduksi melalui praktik ziarah dan simbol kesakralan. Dengan 

demikian, keberlanjutan fungsi makam tidak semata ditentukan oleh aspek spiritual, 

melainka oleh kemampuannya mengintegrasikan memori sejarah, praktik keagamaan, 

dan struktur sosial secara berkelanjutan. 

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa pengelolaan ruang Makam Sunan 

Bonang mencerminkan dinamika adaptasi pranata sosial keagamaan di tengah 

modernisasi. Penataan ruang, regulasi perilaku, dan mekanisme pengawasan 

simbolik berfungsi sebagai sarana internalisasi norma religius yang bekerja secara 

persuasive dan tidak represif. Temuan ini memperkaya kajian ilmu pengetahuan 

sosail dengan menunjukkan bahwa pranata keagamaan nonformal seperti makam 

wali mampu menegosiasikan kesakralan dan perubahan sosial tanpa kehilangan 

fungsi utamanya, sekaligus membuka peluang pengembangan model pengelolaan 

situs religi yang sensitive terhadap nilai sejarah, budaya, dan keberagamaa 

masyarakat.    



Dinamika Sosial: Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 
Vol. 4, No. 4 (2025)   
 

512 
 

REFERENSI  

Azra, A. (2013). Jaringan Ulama Timur Tengah. Prenada Media. 

Farobi, Z. (2019). Sejarah Wali Songo. Anak Hebat Indonesia. 

Fatianda, S., Irwan, & Nur, M. (2024). Integrasi Islam dan Kebudayaan dalam Bidang 

Pranata Sosial: Studi Tradisi Sungkeman dalam Keluarga Masyarakat 

Indonesia. POMEURAH: Indonesian Journal of Humanities, 1(1), 11–21. 

https://journal.lheesagoepress.com/Pomeurah/article/view/2 

Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Vintage Books. 

Geertz, C. (1976). The Religion of Java. University of Chicago Press. 

Ghozi, A., Fauziyah, N., & Amin, S. (2024). Makam Sunan Bonang Tuban Jawa Timur: 

Pengawasan Panoptik sebagai Upaya Perlindungan Cagar Budaya. Indonesian 

Journal of Humanities and Social Sciences, 5(3), 1573–1584. 

https://doi.org/10.33367/ijhass.v5i3.5899 

Ghozi, A., Purwasito, A., Warto, W., & Rais, W. A. (2025). The Architecture of Sunan 

Bonang’s Tomb: Commodification of Sacred Zones in Religious Tourism. 

Journal of Islamic Architecture, 8(4), 883–899. 

https://doi.org/10.18860/jia.v8i4.26328 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu Antropologi (Cet. 9, ed. rev). Rineka Cipta. 

Kusumaningtyas, M., Ulfah, I. F., Latifah, F. N., & Putranto, J. H. (2024). Pilgrimage 

Tourism to Wali Tombs and Halal Destination Management Based on Sharia 

Values: Wisata Ziarah Wali dan Pengelolaan Destinasi Halal Berbasis Religius. 

Perisai : Islamic Banking and Finance Journal, 8(2), 129–141. 

https://doi.org/10.21070/perisai.v8i2.1747 

Latif, M., & Usman, M. I. (2021). Fenomena Ziarah Makam Wali Dalam Masyarakat 

Mandar. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 19(2), 247–263. 

https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i2.4975 

Lubis, P. D. H. M. R. (2017). Sosiologi Agama: Memahami Perkembangan Agama dalam 

Interaksi Islam. Kencana. 

Mardani, D. A. (2024). Ekowisata, Wisata Religi-Spritual: Sebagai Cara untuk 

Mewujudkan Pariwisata Berkelanjutan. La Zhulma | Jurnal Ekonomi dan Bisnis 

Islam, 4(2), 165–173. https://doi.org/10.70143/lazhulma.v4i2.294 

Moeliono, P. T., & Nisa, K. K. (2024). Pemaknaan Tradisi Ziarah Makam Wali Sunan 

Pandanaran Kecamatan Bayat Kabupaten Klaten. SOSEBI: Jurnal Penelitian 

Mahasiswa Ilmu Sosial Ekonomi Dan Bisnis Islam, 4(1), 1–27. 

https://doi.org/10.21274/sosebi.v4i1.8616 

Purwaningsih, S. (2020). Pranata Sosial dalam Kehidupan Masyarakat. Alprin. 

Purwanto, S. E. (2023). Pergulatan Ideologi Antar Keberagaman Beragama Umat Hindu dan 

Islam. Penerbit P4I. 

Putri, D. K., & Ramadhan, A. R. (2025). Pergeseran Tradisi Ziarah Dalam Konteks 

Pariwisata Religi. Jurnal Adab dan Peradaban Islam, 1(2), 1–13. 

https://doi.org/10.55982/adab.2025.75 



Makam Sunan Bonang Tuban Sebagai Pranata Sosial Islam: Kajian Historis dan Budaya Islam 
Sri Yahfi, Dudung Abdurrahman, Ahmad Ghozi, Nailul Fauziyah & M. Zainuddin  

513 

 

Ricci, R. (2023). Storied Island: New Explorations in Javanese Literature. BRILL. 

https://doi.org/10.1163/9789004678897 

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in Java: A Political, Social, Cultural 

and Religious History, c. 1930 to Present. National University of Singapore Press. 

https://doi.org/10.2307/j.ctv1qv3fh 

Ricklefs, M. C. (2023). Rediscovering Islam in Javanese History (pp. 15–32). 

https://doi.org/10.1163/9789004678897_003 

Rohmawati, A., & Ismail, H. (2017). Ziarah Makam Walisongo dalam Peningkatan 

Spiritualitas Manusia Modern. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial Dan 

Budaya, 2(2), 612–627. https://doi.org/10.32492/sumbula.v2i2.562 

Sarmalinda, E., Karim, A., & Nugroho. (2025). Makna Simbolik Tradisi Tolak Bala 

Sedekah Petang Jum’at pada Masyarakat Islam di Desa Sungai Pinang 

Kabupaten Musi Rawas. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, 6(3), 807–

819. https://doi.org/10.58401/salimiya.v6i3.2751 

Sondakh, L. A., & Rosyid, M. (2025). Representasi Islam Moderat Dalam Dakwah 

Walisongo: Telaah Historis Dan Kultural. Interdisciplinary Explorations in 

Research Journal, 3(2), 486–505. https://doi.org/10.62976/ierj.v3i2.1179 

Subri, S. (2017). Ziarah Makam Antara Tradisi dan Praktek Kemusyikan. Edugama: 

Jurnal Kependidikan Dan Sosial Keagamaan, 3(1), 67–87. 

https://doi.org/10.32923/edugama.v3i1.684 

Suhantoro, Akilah, U., Safi’e, M., Rahmatullah, I., Fadlan, M. A., & Shobahiyah, Q. 

(2025). Konektivitas Budaya Dengan Jiwa Keagamaan. Penerbit: Kramantara JS. 

Supriadin, I., & Pababari, M. (2024). Dialektika dan Proses Inkulturasi Agama dan 

Budaya Lokal di Indonesia. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 16(2), 

226–235. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3330 

Widodo, M. H. A., Ramadhan, M. H., & Mumtaz, N. Y. (2025). Komodifikasi Agama 

dalam Budaya Islam Kontemporer: (Analisis Kritis terhadap Majelis Sabilu 

Taubah dalam Perspektif Theodore Adorno). Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, 

Sosial Dan Budaya, 10(2), 283–299. https://doi.org/10.32492/sumbula.v9i1.999 

Woodward, M. (2010). Java, Indonesia and Islam. Springer Science & Business Media. 

Woodward, M. (2017). Islam Nusantara: A Semantic and Symbolic Analysis. Heritage 

of Nusantara: International Journal of Religious Literature and Heritage, 6(2), 181–

198. https://doi.org/10.31291/hn.v6i2.398 

Zailani, M. R., & Ulinnuha, R. (2023). Komodifikasi Agama sebagai Identitas 

Kesalehan Sosial. Jurnal Riset Agama, 3(1), 249–265. 

https://doi.org/10.15575/jra.v3i1.23519 

 


