Maliki Interdisciplinary Journal (M1J) elSSN: 3024-8140
Volume 3, Issue October, 2025 pp. 55-62 http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index

Hubungan Praktik Sholat Dengan Kesehatan Mental:
Perspektif Psikologi & Islam

Bhebyalna Maghfira', Muhammad Amiruddin?, Muchamad Asafin Salafi3, Maulina
Rosalia Effendy#

>34 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

e-mail: sambilotobhebyalnamaghfira@gmail.com

Kata Kunci: ABSTRAK

Sholat, kesehatan mental,

o ) . Penelitian ini bertujuan untuk meninjau hubungan antara praktik sholat dan
stres, religiusitas, psikologi

kesehatan mental dalam perspektif psikologi modern dan nilai-nilai Islam.

islam Metode yang digunakan adalah tinjauan pustaka deskriptif- naratif dengan
menganalisis berbagai literatur ilmiah terpublikasi pada periode 2020-2025.
Keywords: Hasil kajian menunjukkan bahwa sholat memiliki peran signifikan dalam

Prayer, mental health,

s . menurunkan tingkat stres dan kecemasan, meningkatkan ketenangan
stress, religiosity, Islamic

batin, serta memperkuat kesejahteraan psikologis melalui mekanisme
psychology regulasi emosi, makna hidup, dan kedekatan spiritual. Selain itu, sholat juga
berfungsi sebagai sarana coping non-farmakologis yang selaras dengan
konteks budaya dan nilai religius masyarakat Muslim. Kesimpulannya,
praktik sholat yang dilakukan secara konsisten dan penuh kesadaran dapat menjadi bagian penting dari upaya
promotif dan preventif kesehatan mental.

ABSTRACT

This study reviews the relationship between the practice of salah (prayer) and mental health from the
perspectives of modern psychology and Islamic values. A descriptive-narrative literature review was
conducted, analyzing peer-reviewed studies and relevant scholarly reports published between 2020 and
2025. The findings indicate that regular, mindful prayer contributes to reductions in stress and anxiety,
enhances inner calm, and strengthens psychological well-being through mechanisms such as emotion
regulation, meaning-making, routine coping, and spiritual connectedness. Prayer also functions as a culturally
consonant, non-pharmacological coping strategy within Muslim communities. However, the evidence is
heterogeneous, and integration of religious elements into mental health practice requires culturally sensitive,
evidence-based, and ethically guided approaches. Overall, consistent and reflective practice of salah can be
considered a valuable component in promotive and preventive mental health efforts.

Pendahuluan

Kesehatan mental mencakup kondisi kesejahteraan di mana individu mampu
menyadari potensi dirinya, mengelola tekanan hidup sehari-hari, bekerja secara produktif,
serta memberikan kontribusi bagi lingkungan sosialnya. Gangguan kesehatan mental
berdampak luas terhadap produktivitas dan kesejahteraan sosial-ekonomi masyarakat,
sehingga menjadi isu penting dalam kebijakan kesehatan publik. Faktor-faktor yang
memengaruhi kesehatan mental meliputi aspek biologis seperti predisposisi genetik, aspek
psikologis seperti stres dan konflik batin, serta aspek sosial yang terkait dengan lingkungan
dan dukungan komunitas(Asrofik et al., 2025). Dalam perspektif Islam klasik, Al-Razi
memandang kesehatan mental sebagai keseimbangan antara kekuatan jiwa rasional dan
emosional; gangguan jiwa terjadi ketika salah satu unsur tersebut mendominasi secara

@ @ @ @ This is an open access article under the CC BY-NC-SA license.
Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik 1brahim Malang.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

berlebihan. la juga menekankan pentingnya terapi spiritual dan rasional untuk memulihkan
keseimbangan batin serta mencapai ketenangan jiwa(Rahmawati & Soleh, 2024).

Pelaksanaan salat secara teratur memberi kerangka ritme harian dan praktik
pernapasan-gerakan yang berperan menurunkan tingkat stres, membantu regulasi emosi,
serta memperkuat ketahanan psikologis pada individu Muslim. Pada populasi mahasiswa,
kualitas khusyuk dan konsistensi dalam salat berkaitan dengan penurunan gejala
kecemasan dan peningkatan kesejahteraan subjektif, sehingga membantu proses
pemulihan mental. Kombinasi gerakan postural, kontrol napas, dan momen reflektif saat
salat berfungsi sebagai mekanisme coping non-farmakologis yang selaras dengan nilai
budaya setempat. Menariknya (Abdussakir & Pagalay, 2006) dalam analisisnya
menunjukkan bahwa salat memiliki keteraturan logis dan matematis yang mencerminkan
keseimbangan antara aspek rasional dan spiritual manusia, sehingga praktik ini tidak hanya
berdimensi ibadah, tetapi juga melatih disiplin, fokus, dan kestabilan psikologis yang
berdampak positif terhadap kesehatan mental

Penelitian yang dipublikasikan di jurnal UIN menggaris bawahi potensi salat untuk
dimasukkan ke dalam strategi promotif dan rehabilitatif kesehatan mental (Nabila et al.,
2024). Pelaksanaan salat yang teratur dan khusyuk berhubungan dengan peningkatan
emosi positif serta penurunan gejala stres dan kecemasan pada banyak responden
penelitian di Indonesia. Beberapa kajian kuantitatif dan kualitatif melaporkan hubungan
antara intensitas atau kualitas pelaksanaan salat dengan pengurangan tingkat kecemasan
akademik dan peningkatan kesejahteraan subjektif. Oleh karena itu, penguatan praktik
salat yang konsisten dapat dipertimbangkan sebagai salah satu strategi coping non-
farmakologis yang sesuai konteks budaya dalam upaya promotif dan preventif kesehatan
menta (Wahyudi & Yusuf, 2024; Sakanti et al., 2025).

Pelaksanaan salat yang konsisten menyediakan momen refleksi dan pengaturan
emosi melalui rangkaian gerakan, menghayati bacaan dan doa (M. Amiruddin, 2014), dan
kontrol napas berpotensi menurunkan tingkat stres serta memperkuat ketahanan
psikologis mahasiswa. Kajian fikih dan studi literatur di lingkungan kampus menunjukkan
hubungan antara kualitas kekhusyukan salat dengan peningkatan stabilitas mental dan
kapasitas coping individu. Integrasi praktik salat sebagai strategi coping non- farmakologis
menawarkan pendekatan promotif yang kontekstual dan mudah diimplementasikan dalam
program kesehatan mental kampus. Penguatan kesadaran ibadah temporal disertai
dukungan komunitas keagamaan dapat dimasukkan ke dalam intervensi preventif dan
rehabilitatif untuk meningkatkan kesejahteraan psikologis mahasiswa (Nur Annisa et al.,
2024).

Pembahasan

Pengertian Sholat dan Dimensi Spiritualnya

Sholat dipahami bukan sekadar rangkaian ritual formal, melainkan suatu praktik
spiritual yang menghubungkan individu dengan Tuhan melalui gerakan, bacaan, dan niat
yang tersusun. Dalam perspektif ini, sholat berfungsi sebagai media zikir dan dialog batin
yang menempatkan kembali fokus hidup pada nilai-nilai transenden; dengandemikian
sholat menjadi wadah untuk mengalami makna, pengakuan terhadap ketergantungan
kepada Sang Pencipta, serta pembentukan kesadaran religius yang mendalam (Sassi,
2025).

56



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

Dimensi spiritual sholat meliputi aspek kognitif (kesadaran dan penghayatan makna),
afektif (rasa syukur, tenteram, dan pengurangan kegelisahan), serta praktis (konsistensi
ritual yang membentuk kebiasaan religius). Ketiga dimensi tersebut bekerja secara
terpadu: aspek kognitif memperdalam pengetahuan dan pemahaman religius, aspek
afektif memperhalus perasaan serta menumbuhkan ketenangan, sementara aspek praktis
mengasah disiplin dan konsistensi dalam beribadah. Melalui pengulangan waktu-waktu
sholat dan keteraturan praktiknya, individu tidak hanya menunjukkan kepatuhan ritual
tetapi juga membangun struktur kehidupan yang mendukung stabilitas batin,
pengendalian diri, dan orientasi moral—semua aspek yang menurut kajian tersebut
memperkuat kesehatan spiritual dan berdampak positif pada kesejahteraan secara
menyeluruh. Dengan demikian, sholat dapat dipandang sebagai instrumen yang
menyatukan dimensi religius dengan keseharian manusia, menjembatani ruang sakral dan
profan, serta meneguhkan posisi spiritualitas sebagai fondasi bagi keseimbangan hidup
(Sassi, 2025).

Konsep Kesehatan Mental dalam Perspektif Psikologi dan Islam

Dalam perspektif psikologi modern, kesehatan mental didefinisikan sebagai keadaan
kesejahteraan psikologis di mana individu mampu mengelola stres, berfungsi produktif,
menjalin hubungan interpersonal yang sehat, dan memaksimalkan potensi diri. Perspektif
Islam menambahkan dimensi spiritual berupa keterhubungan dengan Tuhan (qalb), makna
hidup, serta praktik keagamaan seperti shalat, dzikir, dan pembacaan Al-Qur’an yang dapat
memberi ketenangan batin dan kerangka coping. Integrasi kedua perspektif memandang
kesehatan mental sebagai interaksi antara kondisi intrapsikis seperti regulasi emosi dan
fleksibilitas kognitif serta kualitas spiritual dan dukungan komunal yang saling memperkuat
sehingga upaya pencegahan dan penanganan perlu menyertakan aspek nilai, makna, dan
praktik religius yang sensitif budaya. Namun bukti terkini menunjukkan bahwa pengaruh
religiositas bersifat kompleks; praktik religius adaptif dapat meningkatkan resiliensi
sementara coping religius negatif atau konflik spiritual dapat memperburuk gejala,
sehingga intervensi yang menggabungkan nilai dan praktik keagamaan harus berbasis
bukti dan dirancang secara hati-hati (Moreira-Almeida et al., 2006).

Pendekatan psikologi Islam menyoroti bahwa praktik keagamaan termasuk sholat
menyediakan kerangka coping, makna hidup, dan norma moral yang membantu individu
menghadapi tekanan hidup. Dengan memasukkan praktik religius ke dalam strategi
promotif dan preventif kesehatan mental, pendekatan ini menekankan pentingnya
rutinitas ibadah, dukungan komunitas, dan pengembangan spiritual sebagai komponen
yang mendukung resiliensi, pengurangan gejala stres, serta peningkatan kesejahteraan
psikologis secara menyeluruh (Zulkarnain & Fatimah, 2019).

Sholat sebagai Pemecah Masalah Kesehatan

Dalam perspektif Islam, sholat tidak hanya dipandang sebagai kewajiban ibadah,
tetapi juga sebagai sarana penyelesaian masalah psikologis. Dengan menjalankan sholat
secara teratur, seorang Muslim akan memperoleh ketenangan batin dan keseimbangan
emosional yang membantu dalam menghadapi persoalan hidup. Penghayatan bacaan dan
gerakan sholat yang mengandung makna doa diyakini mampu memberikan efek
menenangkan serta mengarahkan jiwa untuk lebih pasrah kepada Allah. Dalam keadaan
ini, sholat berfungsi sebagai terapi ruhani yang mendukung pemulihan kesehatan mental
seseorang (M. Amiruddin, 2014; Hayati, 2023).

57



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

Lebih jauh, sholat tidak hanya memberikan pahala secara spiritual, tetapi juga
membantu menjaga stabilitas jiwa melalui pengalaman kedekatan dengan Tuhan. Saat
seseorang diliputi masalah atau tekanan hidup, sholat berperan sebagai wadah untuk
mencurahkan segala keluh kesah dan permohonan pertolongan. Keteraturan dalam
melaksanakan sholat menumbuhkan kebiasaan positif berupa disiplin, pengendalian diri,
dan penguatan akhlak yang pada akhirnya memberi dampak signifikan terhadap
pemecahan masalah kesehatan mental. Dengan demikian, sholat menjadi instrumen
penting dalam membangun ketahanan psikologis dan spiritual bagi umat Islam
(Amaroddin, 2019).

Dampak Sholat terhadap Pengurangan Stres dan Kecemasan

Sholat telah lama dipahami sebagai salah satu bentuk ibadah yang mampu
menenangkan hati sekaligus menurunkan tingkat stres. Gerakan dan doa dalam sholat
menciptakan kondisi relaksasi yang mirip dengan meditasi, di mana perhatian individu
terfokus kepada Allah sehingga pikiran terlepas dari beban duniawi. Dalam penelitian
kualitatif, ditemukan bahwa sholat berperan penting dalam menumbuhkan emosi positif,
meningkatkan rasa syukur, serta mengurangi gejala depresi. Hal ini menunjukkan bahwa
praktik sholat dapat dijadikan sebagai intervensi non-fisik dalam menjaga kesehatan
mental (Wahyudi & Yusuf, 2024).

Selain itu, salat juga berperan sebagai pengingat spiritual yang meneguhkan hati
ketika seseorang menghadapi tekanan hidup. Kedekatan dengan Allah melalui salat
menumbuhkan optimisme serta keyakinan bahwa setiap persoalan memiliki solusi yang
dituntun oleh keimanan. Dalam perspektif psikologi agama, praktik salat secara rutin
terbukti dapat menurunkan tingkat kecemasan dengan menciptakan rasa aman,
perlindungan, dan ketenangan batin. Sejalan dengan itu, penelitian yang dilakukan oleh
(Cholili et al., 2024) menunjukkan bahwa pemberian psikoterapi berbasis dzikir secara
signifikan mampu mengurangi tingkat kecemasan pada remaja, karena aktivitas dzikir dan
ibadah serupa menstimulasi regulasi emosi positif serta memperkuat koneksi spiritual
individu dengan Tuhan. Dengan demikian, salat dan dzikir dapat dipandang sebagai bentuk
intervensi religius yang efektif dalam menjaga stabilitas psikologis dan kesejahteraan
mental.

Pengaruh Sholat terhadap Kesehatan Mental dan Jasmani
Takbiratul Ihram

Pada saat melakukan Takbiratul lhram, posisi tubuh berdiri tegak dengan kedua
tangan diangkat sejajar dengan telinga, kemudian disedekapkan di antara perut dan dada
bagian bawah. Gerakan ini memiliki beberapa manfaat bagi tubuh, seperti memperlancar
sirkulasi darah, aliran getah bening (limfa), serta memperkuat otot lengan. Letak jantung
yang berada di bawah otak juga membantu aliran darah mengalir dengan baik ke seluruh
tubuh. Saat tangan diangkat, otot bahu meregang sehingga suplai darah yang membawa
oksigen menjadi lebih lancar. Sedangkan posisi tangan yang disedekapkan di antara perut
atau dada dapat mencegah gangguan pada persendian, khususnya di bagian tubuh atas
(Twisnawati, 2025).

Ruku’ dengan Tuma’ninah

Ruku’ adalah salah satu gerakan penting dalam sholat yang tidak boleh ditinggalkan.
Ruku’ yang benar dilakukan dengan posisi punggung lurus, sehingga seolah-olah jika
segelas air diletakkan di atasnya tidak akan tumpah, dan kepala sejajar dengan punggung.

58



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

Gerakan ini bermanfaat untuk menjaga kesehatan serta fungsi tulang belakang sebagai
penopang tubuh dan pusat saraf. Selain itu, posisi jantung sejajar dengan otak membuat
aliran darah di tubuh bagian tengah lebih lancar. Tangan yang diletakkan di lutut membantu
merilekskan otot bahu hingga ke tubuh bagian bawah. Ruku’ juga bermanfaat melatih
kesehatan saluran kemih, sehingga dapat membantu mencegah masalah prostat (Rofiqoh,
2021).

I'tidal dengan Tuma’ninah

I'tidal adalah gerakan berdiri tegak setelah ruku’ dan sebelum sujud. Rasulullah
bersabda: “Jika kamu berdiri I’tidal, luruskan punggungmu dan tegakkan kepalamu hingga
tulang belakang berada pada posisi yang benar” (HR. Bukhari, Muslim, dan Ahmad)
(Arbain, 2014). Saat I’tidal, tubuh kembali tegak sambil mengangkat kedua tangan sejajar
dengan telinga. Gerakan ini merupakan transisi dari ruku’ menuju sujud. Manfaatnya antara
lain membantu melatih organ pencernaan. Ketika tubuh bergerak, organ dalam perut
mengalami pijatan dan pelonggaran secara bergantian, sehingga sistem pencernaan bisa
lebih sehat dan lancar (Rofiqoh, 2021).

Sujud

Sujud dilakukan dengan menempelkan dahi, kedua tangan, lutut, dan ujung kaki ke
lantai. Gerakan ini bermanfaat untuk membantu aliran getah bening menuju leher dan
ketiak. Karena posisi jantung berada lebih tinggi dari kepala, darah yang kaya oksigen bisa
mengalir lebih banyak ke otak, sehingga berdampak baik pada daya pikir. Itulah sebabnya,
sujud sebaiknya dilakukan dengan tenang (tuma’ninah), tidak terburu-buru, agar aliran
darah ke otak cukup. Selain itu, posisi ini juga dapat mencegah penyakit wasir (Rofiqoh,
2021).

Bagi perempuan, ruku’ dan sujud memiliki manfaat tambahan untuk kesuburan serta
kesehatan organ kewanitaan. Sujud juga punya makna filosofis, yaitu manusia
merendahkan diri serendah-rendahnya di hadapan Allah. Dari sisi kesehatan, khususnya
menurut ilmu psikoneuroimunologi yang dipelajari Prof. Soleh, sujud rutin membuat
pembuluh darah di otak terbiasa menerima banyak oksigen. Dengan begitu, otak
mendapat pasokan energi lebih dan sel-selnya bekerja lebih baik. Jika dilakukan terus-
menerus dengan khusyuk, sujud dapat membantu meningkatkan kecerdasan (Kosim &
Hadi, 2019).

Duduk Tahiyyat Awal & Akhir

Gerakan duduk setelah sujud ada dua jenis, yaitu duduk iftirosy (pada tahiyyat awal)
dan duduk tawarruk (pada tahiyyat akhir). Keduanya berbeda pada posisi telapak kaki.
Pada duduk iftirosy (tahiyyat awal), tubuh bertumpu pada pangkal paha yang terhubung
dengan saraf ischiadius. Posisi ini memiliki manfaat untuk mencegah nyeri di pangkal paha
yang bisa membuat seseorang sulit berjalan (Rahmanto et al., 2020).

Sementara itu, pada duduk tawarruk (tahiyyat akhir), tumit menekan bagian uretra
(saluran kemih), kelenjar prostat, dan saluran vas deferens. Jika dilakukan dengan benar,
posisi ini dapat membantu menjaga kesehatan organ reproduksi pria dan mencegah
impotensi. Selain itu, variasi posisi kaki dalam iftirosy dan tawarruk membuat otot-otot
tungkai ikut meregang lalu rileks kembali. Gerakan dan tekanan yang seimbang ini menjaga
kelenturan serta kekuatan organ gerak tubuh (Rahmanto et al., 2020).

59



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

Salam

Salam adalah gerakan penutup dalam sholat yang dilakukan dengan menolehkan
kepala ke kanan dan ke kiri secara maksimal. Gerakan ini bermanfaat untuk merileksasikan
otot-otot di sekitar leher dan kepala, sekaligus menjaga kelenturan urat leher agar aliran
darah ke kepala tetap lancar. Dengan begitu, salam dapat membantu mencegah sakit
kepala serta menjaga kekencangan kulit wajah (Nabila et al., 2024).

Metodologi
Desain Penelitian

Penelitian ini menggunakan desain tinjauan pustaka (literature review) dengan
pendekatan deskriptif-naratif. Pendekatan ini bertujuan untuk mengidentifikasi,
merangkum, dan mensintesis temuan-temuan empiris maupun teoritis terkini yang
membahas hubungan antara praktik sholat, religiositas Islam, dan kesehatan mental.
Penelitian tidak melibatkan pengumpulan data primer seperti survei atau wawancara,
melainkan berfokus pada analisis literatur ilmiah yang relevan dan kredibel.

Sumber Data

Sumber data dalam penelitian ini berupa literatur sekunder yang diterbitkan pada
periode akhir Agustus 2025 hingga 30 September 2025. Jenis sumber mencakup: artikel
jurnal ilmiah peer-reviewed berbahasa Indonesia maupun Inggris, prosiding konferensi
akademik, tinjauan sistematis, meta-analisis, dan laporan penelitian relevan yang dapat
diakses secara penuh (full text).

Kriteria Pemilihan dan Penelusuran Literatur

Kriteria inklusinya meliputi: (1) publikasi antara 30 September 2020-30 September
2025; (2) membahas praktik sholat, religiositas, atau spiritualitas Islam yang berkaitan
dengan indikator kesehatan mental seperti stres, kecemasan, depresi, resiliensi, atau
kesejahteraan psikologis; (3) berbentuk artikel empiris atau tinjauan akademik; serta (4)
tersedia dalam teks lengkap.

Adapun kriteria eksklusi mencakup opini populer yang tidak berbasis ilmiah, artikel di
luar rentang waktu tersebut, penelitian yang hanya membahas kesehatan fisik tanpa
dimensi psiko-spiritual, serta publikasi yang tidak dapat diakses secara penuh.

Teknik Pengumpulan Data

Tahapan pengumpulan data dilakukan melalui proses identifikasi, penyaringan, dan
seleksi kelayakan literatur, meliputi:

1. Penyaringan awal berdasarkan judul dan abstrak untuk menghapus publikasi yang
tidak relevan.

2. Ekstraksi data dari setiap literatur yang memenuhi kriteria, mencakup identitas
publikasi (penulis, tahun, jurnal), tujuan penelitian, metode dan desain studi,
karakteristik sampel, instrumen pengukuran kesehatan mental, temuan utama, serta
keterbatasan penelitian.

3. Sintesis naratif terhadap hasil studi untuk mengidentifikasi pola umum dan
perbedaan temuan antar penelitian.

60



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

Keabsahan Data

Keabsahan hasil tinjauan dijaga melalui proses triangulasi sumber dan analisis kritis
terhadap kualitas metodologis setiap studi. Setiap hasil penilaian kualitas dijadikan
pertimbangan dalam memberikan bobot pada interpretasi temuan. Selain itu, dilakukan
perbandingan lintas studi guna memastikan konsistensi hasil serta menghindari bias
interpretatif, sehingga kesimpulan yang dihasilkan tetap valid dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Kesimpulan dan Saran

Praktik salat dan dimensi religiositas Islam memiliki potensi kontribusi terhadap
kesehatan mental melalui beberapa mekanisme seperti regulasi emosi dan perhatian,
pemberian makna dan rutinitas coping, serta akses ke dukungan sosial-komunal. Integrasi
perspektif psikologi modern dan Islam memandang kesehatan mental sebagai hasil
interaksi antara faktor intrapsikis dan kualitas spiritual serta komunal yang saling
memperkuat. Namun, bukti yang ada masih bersifat heterogen; meskipun banyak studi
menunjukkan korelasi positif antara praktik religius adaptif dan kesejahteraan psikologis,
terdapat pula risiko ketika coping religius bersifat maladaptif atau muncul konflik religius.
Oleh karena itu, penerapan intervensi yang memasukkan unsur keagamaan perlu dilakukan
secara sensitif terhadap budaya, berbasis bukti, dan memperhatikan etika profesional.

Upaya memperkuat kesehatan mental di kalangan komunitas Muslim harus seimbang
antara penghargaan terhadap nilai-nilai religius dan penerapan praktik berbasis bukti,
melalui kolaborasi lintas sektor antara peneliti, praktisi kesehatan mental, pemuka agama,
dan pembuat kebijakan dalam merancang intervensi yang kontekstual, terukur, serta dapat
dipertanggungjawabkan. Selain itu, diperlukan penelitian longitudinal dan intervensional
yang lebih rigoris serta peningkatan kapasitas profesional agar integrasi religius dalam
layanan kesehatan mental berlangsung etis dan efektif. Dengan pendekatan yang hati-hati
namun proaktif, potensi aspek religius sebagai sumber ketahanan mental dapat
dimanfaatkan secara maksimal sambil meminimalkan risiko bagi individu yang mengalami
konflik atau kerentanan psikologis.

Saran yang dapat diberikan adalah agar penelitian ke depan difokuskan pada studi
empiris yang lebih mendalam dan kontekstual mengenai hubungan antara praktik sholat
dan kesehatan mental. Praktisi kesehatan mental diharapkan mampu mengintegrasikan
aspek spiritual secara etis dalam layanan klinis dengan tetap menjaga profesionalisme dan
sensitivitas budaya. Selain itu, pembuat kebijakan perlu mengembangkan pedoman dan
program kolaboratif antara sektor kesehatan dan lembaga keagamaan guna memperkuat
upaya promotif dan preventif kesehatan mental di masyarakat.

Daftar Pustaka

Abdussakir, A., & Pagalay, U. (2006). Analisis sholat melalui logika matematika. N: Islam,
Sains & Teknologi. UIN-Maliki Press, Malang, Pp. 193-207. ISBN 979-24-2902-6.
https://repository.uin-malang.ac.id/1828/

Amaroddin, Z. (2019). Hubungan kekhusAbdussakir, A., & Pagalay, U. (2006). Analisis
Sholat Melalui Logika Matematika. In Islam, Sains & Teknologi (pp. 193-207). UIN-
Maliki Press, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/1828/

Amaroddin, Z. (2019). Hubungan Kekhusyukan Shalat Fardu Dengan Kesehatan Mental

61



Maliki Interdisciplinary Journal (M1J): 2025, 3(10), 55-62 eISSN: 3024-8140

Pada Jama’ah Lansia Di Masjid Baiturrahman Perumahan Bukit Cemara Tidar Kota
Malang. UIN Maulana Malik Ibrahim Maulana Malik Ibrahim, 8(5), 55.

Amiruddin, M. (2014). Akselerasi Bahasa Arab Maba Perguruan Tinggi Agama Islam berbasis
Bacaan Sholat (A. Amiruddin & N. L. Amalia (eds.); 1st ed.). Tulungagung: STAIN
Tulungagung Press. https://repository.uin-malang.ac.id/19968/

Asrofik, A., Sutaman, S., & Amiruddin, M. (2025). Urgensi Kajian Bulughul-Maram Dan
Ratib Al-Haddad. Easta Journal of Innovative Community Services, 3(02), 56—-75.
https://doi.org/10.58812/ejincs.v3i02

Cholili, A. H., Nurill, D., Amirul, M., Isnaeni, R., Elfa, A., & Widyasari, E. (2024). Studi
literatur: Analisis fenomena pemberian psikoterapi dzikir dalam mengurangi tingkat
kecemasan remaja. RESILIENCE: JOURNAL OF PSYCHOLOGY, 1(1), 41-53.

Hayati, A. M. U. (2023). Shalat Sebagai Sarana Pemecah Masalah Kesehatan Mental
(Psikologis). Spiritualita, 4(2), 1-12. https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2688

Kosim, N., & Hadi, M. N. (2019). IMPLEMENTASI GERAKAN SHALAT FARDLU SEBAGAI
MOTIVASI ASPEK KESEHATAN. Mu'allim, 1(1), 143-160.

Moreira-Almeida, A., Lotufo Neto, F., & Koenig, H. G. (2006). Religiousness and mental
health: a review. Brazilian Journal of Psychiatry, 28, 242-250.

Nabila, A., Kartika, D., Utari, T., Jati, S. P., Maulida, A. N., & Qurniati, O. (2024). The
Effectiveness of Tahajud Prayer on Stress Reduction. In Proceeding Conference on
Psychology and Behavioral Sciences (Vol. 3, Issue 1).

Nur Annisa, N. F., Fadilah, N. A., Ridwan, R., & Parhan, M. (2024). Implementasi Ibadah
Temporal dalam Salat Terhadap Kesehatan Mental di Kalangan Mahasiswa dalam
Perspektif Figih. Kutubkhanah, 24(1), 72.
https://doi.org/10.24014/kutubkhanah.v24i1.30546

Rahmanto, S., Masrinda, M., Utami, K. P., Rahim, A. F., & Rosadi, R. (2020). Pengaruh
Gerakan Sholat Terhadap Ketahanan (Endurance) Otot Extensor Punggung Bawah
Pada Mahasiswa Fisioterapi Umm. Physiotherapy Health Science (PhysioHS), 1(2), 7-12.
https://doi.org/10.22219/physiohs.v1i2.13885

Rahmawati, R. A., & Soleh, A. K. (2024). Konsep jiwa, kesehatan mental dan psikoterapi
Ibn Zakaria Al-Razi. L-Hikmah: Jurnal Agama Dan lImu Pengetahuan, 21(1), 123-133.

Sakanti, Y. S., Nazwa, S., Marvianirka, W., Amiruddin, M., Amalia, F. Z., Farmasi, S., Islam,
U., Maulana, N., Malang, M. ., Alquran Dan Tafsir, I., Negeri, I., Malik, M., & Malang, I.
(2025). Revitalisasi shalat tahajjud dalam perspektif medis kontemporer. Maliki
Interdisciplinary Journal (MlJ), 3, 774-784. http://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mij/index

Sassi, K. (2025). Mengungkap Dimensi Shalat dalam Kehidupan Spiritual dan Sosial.
Journal of Comprehensive Science (JCS), 4(6).

Shalsabillah, N. R., Aulia, A. P., Amiruddin, M., ’Inayatullah, M., & Amiruddin, A. (2025).
Holistic study : The influence of tahajjud prayer on cortisol hormone and spiritual
dimensions. Maliki Interdisciplinary Journal (MLJ), 3(7), 785-792. https://repository.uin-
malang.ac.id/24489/

Wahyudi, F. E., & Yusuf, N. M. (2024). Pengaruh Salat Bagi Kesehatan Mental. Al-Isyrag:
Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, Dan Konseling Islam, 7(3), 781.

Zulkarnain, Z., & Fatimah, S. (2019). Kesehatan mental dan kebahagiaan: Tinjauan
psikologi Islam. Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan,
10(1), 18-38.

62



