
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ)          eISSN: 3024-8140 

Volume 3, Issue October, 2025 pp. 55-62              http://urj.uin-malang.ac.id/index.php/mij/index 
 

 

 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA license. 

Copyright © 2023 by Author. Published by Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

Hubungan Praktik Sholat Dengan Kesehatan Mental: 
Perspektif Psikologi & Islam 

Bhebyalna Maghfira1, Muhammad Amiruddin2, Muchamad Asafin Salafi3, Maulina 
Rosalia Effendy4 

1,2,3,4 Program Studi Farmasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 
e-mail: sambilotobhebyalnamaghfira@gmail.com 
 

A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk meninjau hubungan antara praktik sholat dan 
kesehatan mental dalam perspektif psikologi modern dan nilai-nilai Islam. 
Metode yang digunakan adalah tinjauan pustaka deskriptif- naratif dengan 
menganalisis berbagai literatur ilmiah terpublikasi pada periode 2020–2025. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa sholat memiliki peran signifikan dalam 
menurunkan tingkat stres dan kecemasan, meningkatkan ketenangan 
batin, serta memperkuat kesejahteraan psikologis melalui mekanisme 
regulasi emosi, makna hidup, dan kedekatan spiritual. Selain itu, sholat juga 
berfungsi sebagai sarana coping non-farmakologis yang selaras dengan 
konteks budaya dan nilai religius masyarakat Muslim. Kesimpulannya, 

praktik sholat yang dilakukan secara konsisten dan penuh kesadaran dapat menjadi bagian penting dari upaya 
promotif dan preventif kesehatan mental. 

A B S T R A C T 

This study reviews the relationship between the practice of ṣalāh (prayer) and mental health from the 
perspectives of modern psychology and Islamic values. A descriptive-narrative literature review was 
conducted, analyzing peer-reviewed studies and relevant scholarly reports published between 2020 and 
2025. The findings indicate that regular, mindful prayer contributes to reductions in stress and anxiety, 
enhances inner calm, and strengthens psychological well-being through mechanisms such as emotion 
regulation, meaning-making, routine coping, and spiritual connectedness. Prayer also functions as a culturally 
consonant, non-pharmacological coping strategy within Muslim communities. However, the evidence is 
heterogeneous, and integration of religious elements into mental health practice requires culturally sensitive, 
evidence-based, and ethically guided approaches. Overall, consistent and reflective practice of ṣalāh can be 
considered a valuable component in promotive and preventive mental health efforts. 

 

Pendahuluan 

Kesehatan mental mencakup kondisi kesejahteraan di mana individu mampu 
menyadari potensi dirinya, mengelola tekanan hidup sehari-hari, bekerja secara produktif, 
serta memberikan kontribusi bagi lingkungan sosialnya. Gangguan kesehatan mental 
berdampak luas terhadap produktivitas dan kesejahteraan sosial-ekonomi masyarakat, 
sehingga menjadi isu penting dalam kebijakan kesehatan publik. Faktor-faktor yang 
memengaruhi kesehatan mental meliputi aspek biologis seperti predisposisi genetik, aspek 
psikologis seperti stres dan konflik batin, serta aspek sosial yang terkait dengan lingkungan 
dan dukungan komunitas(Asrofik et al., 2025). Dalam perspektif Islam klasik, Al-Razi 
memandang kesehatan mental sebagai keseimbangan antara kekuatan jiwa rasional dan 
emosional; gangguan jiwa terjadi ketika salah satu unsur tersebut mendominasi secara 

Kata Kunci: 
Sholat, kesehatan mental, 
stres, religiusitas, psikologi 
islam 
 
Keywords: 
Prayer, mental health, 
stress, religiosity, Islamic 
psychology 
 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

56  

berlebihan. Ia juga menekankan pentingnya terapi spiritual dan rasional untuk memulihkan 
keseimbangan batin serta mencapai ketenangan jiwa(Rahmawati & Soleh, 2024). 

Pelaksanaan salat secara teratur memberi kerangka ritme harian dan praktik 
pernapasan-gerakan yang berperan menurunkan tingkat stres, membantu regulasi emosi, 
serta memperkuat ketahanan psikologis pada individu Muslim. Pada populasi mahasiswa, 
kualitas khusyuk dan konsistensi dalam salat berkaitan dengan penurunan gejala 
kecemasan dan peningkatan kesejahteraan subjektif, sehingga membantu proses 
pemulihan mental. Kombinasi gerakan postural, kontrol napas, dan momen reflektif saat 
salat berfungsi sebagai mekanisme coping non-farmakologis yang selaras dengan nilai 
budaya setempat. Menariknya (Abdussakir & Pagalay, 2006) dalam analisisnya 
menunjukkan bahwa salat memiliki keteraturan logis dan matematis yang mencerminkan 
keseimbangan antara aspek rasional dan spiritual manusia, sehingga praktik ini tidak hanya 
berdimensi ibadah, tetapi juga melatih disiplin, fokus, dan kestabilan psikologis yang 
berdampak positif terhadap kesehatan mental 

Penelitian yang dipublikasikan di jurnal UIN menggaris bawahi potensi salat untuk 
dimasukkan ke dalam strategi promotif dan rehabilitatif kesehatan mental (Nabila et al., 
2024). Pelaksanaan salat yang teratur dan khusyuk berhubungan dengan peningkatan 
emosi positif serta penurunan gejala stres dan kecemasan pada banyak responden 
penelitian di Indonesia. Beberapa kajian kuantitatif dan kualitatif melaporkan hubungan 
antara intensitas atau kualitas pelaksanaan salat dengan pengurangan tingkat kecemasan 
akademik dan peningkatan kesejahteraan subjektif. Oleh karena itu, penguatan praktik 
salat yang konsisten dapat dipertimbangkan sebagai salah satu strategi coping non-
farmakologis yang sesuai konteks budaya dalam upaya promotif dan preventif kesehatan 
menta (Wahyudi & Yusuf, 2024; Sakanti et al., 2025). 

Pelaksanaan salat yang konsisten menyediakan momen refleksi dan pengaturan 
emosi melalui rangkaian gerakan, menghayati bacaan dan doa (M. Amiruddin, 2014), dan 
kontrol napas berpotensi menurunkan tingkat stres serta memperkuat ketahanan 
psikologis mahasiswa. Kajian fikih dan studi literatur di lingkungan kampus menunjukkan 
hubungan antara kualitas kekhusyukan salat dengan peningkatan stabilitas mental dan 
kapasitas coping individu. Integrasi praktik salat sebagai strategi coping non- farmakologis 
menawarkan pendekatan promotif yang kontekstual dan mudah diimplementasikan dalam 
program kesehatan mental kampus. Penguatan kesadaran ibadah temporal disertai 
dukungan komunitas keagamaan dapat dimasukkan ke dalam intervensi preventif dan 
rehabilitatif untuk meningkatkan kesejahteraan psikologis mahasiswa (Nur Annisa et al., 
2024). 

Pembahasan 

Pengertian Sholat dan Dimensi Spiritualnya 

Sholat dipahami bukan sekadar rangkaian ritual formal, melainkan suatu praktik 
spiritual yang menghubungkan individu dengan Tuhan melalui gerakan, bacaan, dan niat 
yang tersusun. Dalam perspektif ini, sholat berfungsi sebagai media zikir dan dialog batin 
yang menempatkan kembali fokus hidup pada nilai-nilai transenden; dengandemikian 
sholat menjadi wadah untuk mengalami makna, pengakuan terhadap ketergantungan 
kepada Sang Pencipta, serta pembentukan kesadaran religius yang mendalam (Sassi, 
2025). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

57  

Dimensi spiritual sholat meliputi aspek kognitif (kesadaran dan penghayatan makna), 
afektif (rasa syukur, tenteram, dan pengurangan kegelisahan), serta praktis (konsistensi 
ritual yang membentuk kebiasaan religius). Ketiga dimensi tersebut bekerja secara 
terpadu: aspek kognitif memperdalam pengetahuan dan pemahaman religius, aspek 
afektif memperhalus perasaan serta menumbuhkan ketenangan, sementara aspek praktis 
mengasah disiplin dan konsistensi dalam beribadah. Melalui pengulangan waktu-waktu 
sholat dan keteraturan praktiknya, individu tidak hanya menunjukkan kepatuhan ritual 
tetapi juga membangun struktur kehidupan yang mendukung stabilitas batin, 
pengendalian diri, dan orientasi moral—semua aspek yang menurut kajian tersebut 
memperkuat kesehatan spiritual dan berdampak positif pada kesejahteraan secara 
menyeluruh. Dengan demikian, sholat dapat dipandang sebagai instrumen yang 
menyatukan dimensi religius dengan keseharian manusia, menjembatani ruang sakral dan 
profan, serta meneguhkan posisi spiritualitas sebagai fondasi bagi keseimbangan hidup 
(Sassi, 2025). 

Konsep Kesehatan Mental dalam Perspektif Psikologi dan Islam 

Dalam perspektif psikologi modern, kesehatan mental didefinisikan sebagai keadaan 
kesejahteraan psikologis di mana individu mampu mengelola stres, berfungsi produktif, 
menjalin hubungan interpersonal yang sehat, dan memaksimalkan potensi diri. Perspektif 
Islam menambahkan dimensi spiritual berupa keterhubungan dengan Tuhan (qalb), makna 
hidup, serta praktik keagamaan seperti shalat, dzikir, dan pembacaan Al-Qur’an yang dapat 
memberi ketenangan batin dan kerangka coping. Integrasi kedua perspektif memandang 
kesehatan mental sebagai interaksi antara kondisi intrapsikis seperti regulasi emosi dan 
fleksibilitas kognitif serta kualitas spiritual dan dukungan komunal yang saling memperkuat 
sehingga upaya pencegahan dan penanganan perlu menyertakan aspek nilai, makna, dan 
praktik religius yang sensitif budaya. Namun bukti terkini menunjukkan bahwa pengaruh 
religiositas bersifat kompleks; praktik religius adaptif dapat meningkatkan resiliensi 
sementara coping religius negatif atau konflik spiritual dapat memperburuk gejala, 
sehingga intervensi yang menggabungkan nilai dan praktik keagamaan harus berbasis 
bukti dan dirancang secara hati-hati (Moreira-Almeida et al., 2006). 

Pendekatan psikologi Islam menyoroti bahwa praktik keagamaan termasuk sholat 
menyediakan kerangka coping, makna hidup, dan norma moral yang membantu individu 
menghadapi tekanan hidup. Dengan memasukkan praktik religius ke dalam strategi 
promotif dan preventif kesehatan mental, pendekatan ini menekankan pentingnya 
rutinitas ibadah, dukungan komunitas, dan pengembangan spiritual sebagai komponen 
yang mendukung resiliensi, pengurangan gejala stres, serta peningkatan kesejahteraan 
psikologis secara menyeluruh (Zulkarnain & Fatimah, 2019). 

Sholat sebagai Pemecah Masalah Kesehatan 

Dalam perspektif Islam, sholat tidak hanya dipandang sebagai kewajiban ibadah, 
tetapi juga sebagai sarana penyelesaian masalah psikologis. Dengan menjalankan sholat 
secara teratur, seorang Muslim akan memperoleh ketenangan batin dan keseimbangan 
emosional yang membantu dalam menghadapi persoalan hidup. Penghayatan bacaan dan 
gerakan sholat yang mengandung makna doa diyakini mampu memberikan efek 
menenangkan serta mengarahkan jiwa untuk lebih pasrah kepada Allah. Dalam keadaan 
ini, sholat berfungsi sebagai terapi ruhani yang mendukung pemulihan kesehatan mental 
seseorang (M. Amiruddin, 2014; Hayati, 2023). 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

58  

Lebih jauh, sholat tidak hanya memberikan pahala secara spiritual, tetapi juga 
membantu menjaga stabilitas jiwa melalui pengalaman kedekatan dengan Tuhan. Saat 
seseorang diliputi masalah atau tekanan hidup, sholat berperan sebagai wadah untuk 
mencurahkan segala keluh kesah dan permohonan pertolongan. Keteraturan dalam 
melaksanakan sholat menumbuhkan kebiasaan positif berupa disiplin, pengendalian diri, 
dan penguatan akhlak yang pada akhirnya memberi dampak signifikan terhadap 
pemecahan masalah kesehatan mental. Dengan demikian, sholat menjadi instrumen 
penting dalam membangun ketahanan psikologis dan spiritual bagi umat Islam 
(Amaroddin, 2019). 

Dampak Sholat terhadap Pengurangan Stres dan Kecemasan 

Sholat telah lama dipahami sebagai salah satu bentuk ibadah yang mampu 
menenangkan hati sekaligus menurunkan tingkat stres. Gerakan dan doa dalam sholat 
menciptakan kondisi relaksasi yang mirip dengan meditasi, di mana perhatian individu 
terfokus kepada Allah sehingga pikiran terlepas dari beban duniawi. Dalam penelitian 
kualitatif, ditemukan bahwa sholat berperan penting dalam menumbuhkan emosi positif, 
meningkatkan rasa syukur, serta mengurangi gejala depresi. Hal ini menunjukkan bahwa 
praktik sholat dapat dijadikan sebagai intervensi non-fisik dalam menjaga kesehatan 
mental (Wahyudi & Yusuf, 2024). 

Selain itu, salat juga berperan sebagai pengingat spiritual yang meneguhkan hati 
ketika seseorang menghadapi tekanan hidup. Kedekatan dengan Allah melalui salat 
menumbuhkan optimisme serta keyakinan bahwa setiap persoalan memiliki solusi yang 
dituntun oleh keimanan. Dalam perspektif psikologi agama, praktik salat secara rutin 
terbukti dapat menurunkan tingkat kecemasan dengan menciptakan rasa aman, 
perlindungan, dan ketenangan batin. Sejalan dengan itu, penelitian yang dilakukan oleh 
(Cholili et al., 2024) menunjukkan bahwa pemberian psikoterapi berbasis dzikir secara 
signifikan mampu mengurangi tingkat kecemasan pada remaja, karena aktivitas dzikir dan 
ibadah serupa menstimulasi regulasi emosi positif serta memperkuat koneksi spiritual 
individu dengan Tuhan. Dengan demikian, salat dan dzikir dapat dipandang sebagai bentuk 
intervensi religius yang efektif dalam menjaga stabilitas psikologis dan kesejahteraan 
mental. 

Pengaruh Sholat terhadap Kesehatan Mental dan Jasmani 

Takbiratul Ihram 

Pada saat melakukan Takbiratul Ihram, posisi tubuh berdiri tegak dengan kedua 
tangan diangkat sejajar dengan telinga, kemudian disedekapkan di antara perut dan dada 
bagian bawah. Gerakan ini memiliki beberapa manfaat bagi tubuh, seperti memperlancar 
sirkulasi darah, aliran getah bening (limfa), serta memperkuat otot lengan. Letak jantung 
yang berada di bawah otak juga membantu aliran darah mengalir dengan baik ke seluruh 
tubuh. Saat tangan diangkat, otot bahu meregang sehingga suplai darah yang membawa 
oksigen menjadi lebih lancar. Sedangkan posisi tangan yang disedekapkan di antara perut 
atau dada dapat mencegah gangguan pada persendian, khususnya di bagian tubuh atas 
(Twisnawati, 2025). 

Ruku’ dengan Tuma’ninah 

Ruku’ adalah salah satu gerakan penting dalam sholat yang tidak boleh ditinggalkan. 
Ruku’ yang benar dilakukan dengan posisi punggung lurus, sehingga seolah-olah jika 
segelas air diletakkan di atasnya tidak akan tumpah, dan kepala sejajar dengan punggung. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

59  

Gerakan ini bermanfaat untuk menjaga kesehatan serta fungsi tulang belakang sebagai 
penopang tubuh dan pusat saraf. Selain itu, posisi jantung sejajar dengan otak membuat 
aliran darah di tubuh bagian tengah lebih lancar. Tangan yang diletakkan di lutut membantu 
merilekskan otot bahu hingga ke tubuh bagian bawah. Ruku’ juga bermanfaat melatih 
kesehatan saluran kemih, sehingga dapat membantu mencegah masalah prostat (Rofiqoh, 
2021). 

I’tidal dengan Tuma’ninah 

I’tidal adalah gerakan berdiri tegak setelah ruku’ dan sebelum sujud. Rasulullah 
bersabda: “Jika kamu berdiri I’tidal, luruskan punggungmu dan tegakkan kepalamu hingga 
tulang belakang berada pada posisi yang benar” (HR. Bukhari, Muslim, dan Ahmad) 
(Arbain, 2014). Saat I’tidal, tubuh kembali tegak sambil mengangkat kedua tangan sejajar 
dengan telinga. Gerakan ini merupakan transisi dari ruku’ menuju sujud. Manfaatnya antara 
lain membantu melatih organ pencernaan. Ketika tubuh bergerak, organ dalam perut 
mengalami pijatan dan pelonggaran secara bergantian, sehingga sistem pencernaan bisa 
lebih sehat dan lancar (Rofiqoh, 2021). 

Sujud 

Sujud dilakukan dengan menempelkan dahi, kedua tangan, lutut, dan ujung kaki ke 
lantai. Gerakan ini bermanfaat untuk membantu aliran getah bening menuju leher dan 
ketiak. Karena posisi jantung berada lebih tinggi dari kepala, darah yang kaya oksigen bisa 
mengalir lebih banyak ke otak, sehingga berdampak baik pada daya pikir. Itulah sebabnya, 
sujud sebaiknya dilakukan dengan tenang (tuma’ninah), tidak terburu-buru, agar aliran 
darah ke otak cukup. Selain itu, posisi ini juga dapat mencegah penyakit wasir (Rofiqoh, 
2021). 

Bagi perempuan, ruku’ dan sujud memiliki manfaat tambahan untuk kesuburan serta 
kesehatan organ kewanitaan. Sujud juga punya makna filosofis, yaitu manusia 
merendahkan diri serendah-rendahnya di hadapan Allah. Dari sisi kesehatan, khususnya 
menurut ilmu psikoneuroimunologi yang dipelajari Prof. Soleh, sujud rutin membuat 
pembuluh darah di otak terbiasa menerima banyak oksigen. Dengan begitu, otak 
mendapat pasokan energi lebih dan sel-selnya bekerja lebih baik. Jika dilakukan terus-
menerus dengan khusyuk, sujud dapat membantu meningkatkan kecerdasan (Kosim & 
Hadi, 2019). 

Duduk Tahiyyat Awal & Akhir 

Gerakan duduk setelah sujud ada dua jenis, yaitu duduk iftirosy (pada tahiyyat awal) 
dan duduk tawarruk (pada tahiyyat akhir). Keduanya berbeda pada posisi telapak kaki. 
Pada duduk iftirosy (tahiyyat awal), tubuh bertumpu pada pangkal paha yang terhubung 
dengan saraf ischiadius. Posisi ini memiliki manfaat untuk mencegah nyeri di pangkal paha 
yang bisa membuat seseorang sulit berjalan (Rahmanto et al., 2020). 

Sementara itu, pada duduk tawarruk (tahiyyat akhir), tumit menekan bagian uretra 
(saluran kemih), kelenjar prostat, dan saluran vas deferens. Jika dilakukan dengan benar, 
posisi ini dapat membantu menjaga kesehatan organ reproduksi pria dan mencegah 
impotensi. Selain itu, variasi posisi kaki dalam iftirosy dan tawarruk membuat otot-otot 
tungkai ikut meregang lalu rileks kembali. Gerakan dan tekanan yang seimbang ini menjaga 
kelenturan serta kekuatan organ gerak tubuh (Rahmanto et al., 2020). 

 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

60  

Salam 

Salam adalah gerakan penutup dalam sholat yang dilakukan dengan menolehkan 
kepala ke kanan dan ke kiri secara maksimal. Gerakan ini bermanfaat untuk merileksasikan 
otot-otot di sekitar leher dan kepala, sekaligus menjaga kelenturan urat leher agar aliran 
darah ke kepala tetap lancar. Dengan begitu, salam dapat membantu mencegah sakit 
kepala serta menjaga kekencangan kulit wajah (Nabila et al., 2024). 

Metodologi 

Desain Penelitian 

Penelitian ini menggunakan desain tinjauan pustaka (literature review) dengan 
pendekatan deskriptif-naratif. Pendekatan ini bertujuan untuk mengidentifikasi, 
merangkum, dan mensintesis temuan-temuan empiris maupun teoritis terkini yang 
membahas hubungan antara praktik sholat, religiositas Islam, dan kesehatan mental. 
Penelitian tidak melibatkan pengumpulan data primer seperti survei atau wawancara, 
melainkan berfokus pada analisis literatur ilmiah yang relevan dan kredibel. 

Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini berupa literatur sekunder yang diterbitkan pada 
periode akhir  Agustus 2025 hingga 30 September 2025. Jenis sumber mencakup: artikel 
jurnal ilmiah peer-reviewed berbahasa Indonesia maupun Inggris, prosiding konferensi 
akademik, tinjauan sistematis, meta-analisis, dan laporan penelitian relevan yang dapat 
diakses secara penuh (full text). 

Kriteria Pemilihan dan Penelusuran Literatur 

Kriteria inklusinya meliputi: (1) publikasi antara 30 September 2020–30 September 
2025; (2) membahas praktik sholat, religiositas, atau spiritualitas Islam yang berkaitan 
dengan indikator kesehatan mental seperti stres, kecemasan, depresi, resiliensi, atau 
kesejahteraan psikologis; (3) berbentuk artikel empiris atau tinjauan akademik; serta (4) 
tersedia dalam teks lengkap. 

Adapun kriteria eksklusi mencakup opini populer yang tidak berbasis ilmiah, artikel di 
luar rentang waktu tersebut, penelitian yang hanya membahas kesehatan fisik tanpa 
dimensi psiko-spiritual, serta publikasi yang tidak dapat diakses secara penuh. 

Teknik Pengumpulan Data 

Tahapan pengumpulan data dilakukan melalui proses identifikasi, penyaringan, dan 
seleksi kelayakan literatur, meliputi: 

1. Penyaringan awal berdasarkan judul dan abstrak untuk menghapus publikasi yang 
tidak relevan. 

2. Ekstraksi data dari setiap literatur yang memenuhi kriteria, mencakup identitas 
publikasi (penulis, tahun, jurnal), tujuan penelitian, metode dan desain studi, 
karakteristik sampel, instrumen pengukuran kesehatan mental, temuan utama, serta 
keterbatasan penelitian. 

3. Sintesis naratif terhadap hasil studi untuk mengidentifikasi pola umum dan 
perbedaan temuan antar penelitian. 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

61  

Keabsahan Data 

Keabsahan hasil tinjauan dijaga melalui proses triangulasi sumber dan analisis kritis 
terhadap kualitas metodologis setiap studi. Setiap hasil penilaian kualitas dijadikan 
pertimbangan dalam memberikan bobot pada interpretasi temuan. Selain itu, dilakukan 
perbandingan lintas studi guna memastikan konsistensi hasil serta menghindari bias 
interpretatif, sehingga kesimpulan yang dihasilkan tetap valid dan dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Kesimpulan dan Saran 

Praktik salat dan dimensi religiositas Islam memiliki potensi kontribusi terhadap 
kesehatan mental melalui beberapa mekanisme seperti regulasi emosi dan perhatian, 
pemberian makna dan rutinitas coping, serta akses ke dukungan sosial-komunal. Integrasi 
perspektif psikologi modern dan Islam memandang kesehatan mental sebagai hasil 
interaksi antara faktor intrapsikis dan kualitas spiritual serta komunal yang saling 
memperkuat. Namun, bukti yang ada masih bersifat heterogen; meskipun banyak studi 
menunjukkan korelasi positif antara praktik religius adaptif dan kesejahteraan psikologis, 
terdapat pula risiko ketika coping religius bersifat maladaptif atau muncul konflik religius. 
Oleh karena itu, penerapan intervensi yang memasukkan unsur keagamaan perlu dilakukan 
secara sensitif terhadap budaya, berbasis bukti, dan memperhatikan etika profesional.  

Upaya memperkuat kesehatan mental di kalangan komunitas Muslim harus seimbang 
antara penghargaan terhadap nilai-nilai religius dan penerapan praktik berbasis bukti, 
melalui kolaborasi lintas sektor antara peneliti, praktisi kesehatan mental, pemuka agama, 
dan pembuat kebijakan dalam merancang intervensi yang kontekstual, terukur, serta dapat 
dipertanggungjawabkan. Selain itu, diperlukan penelitian longitudinal dan intervensional 
yang lebih rigoris serta peningkatan kapasitas profesional agar integrasi religius dalam 
layanan kesehatan mental berlangsung etis dan efektif. Dengan pendekatan yang hati-hati 
namun proaktif, potensi aspek religius sebagai sumber ketahanan mental dapat 
dimanfaatkan secara maksimal sambil meminimalkan risiko bagi individu yang mengalami 
konflik atau kerentanan psikologis. 

Saran yang dapat diberikan adalah agar penelitian ke depan difokuskan pada studi 
empiris yang lebih mendalam dan kontekstual mengenai hubungan antara praktik sholat 
dan kesehatan mental. Praktisi kesehatan mental diharapkan mampu mengintegrasikan 
aspek spiritual secara etis dalam layanan klinis dengan tetap menjaga profesionalisme dan 
sensitivitas budaya. Selain itu, pembuat kebijakan perlu mengembangkan pedoman dan 
program kolaboratif antara sektor kesehatan dan lembaga keagamaan guna memperkuat 
upaya promotif dan preventif kesehatan mental di masyarakat. 

Daftar Pustaka 

Abdussakir, A., & Pagalay, U. (2006). Analisis sholat melalui logika matematika. N: Islam, 
Sains & Teknologi. UIN-Maliki Press, Malang, Pp. 193-207. ISBN 979-24-2902-6. 
https://repository.uin-malang.ac.id/1828/ 

Amaroddin, Z. (2019). Hubungan kekhusAbdussakir, A., & Pagalay, U. (2006). Analisis 
Sholat Melalui Logika Matematika. In Islam, Sains & Teknologi (pp. 193–207). UIN-
Maliki Press, Malang. https://repository.uin-malang.ac.id/1828/ 

Amaroddin, Z. (2019). Hubungan Kekhusyukan Shalat Fardu Dengan Kesehatan Mental 



Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ): 2025, 3(10), 55-62  eISSN: 3024-8140 
 

62  

Pada Jama’ah Lansia Di Masjid Baiturrahman Perumahan Bukit Cemara Tidar Kota 
Malang. UIN Maulana Malik Ibrahim Maulana Malik Ibrahim, 8(5), 55. 

Amiruddin, M. (2014). Akselerasi Bahasa Arab Maba Perguruan Tinggi Agama Islam berbasis 
Bacaan Sholat (A. Amiruddin & N. L. Amalia (eds.); 1st ed.). Tulungagung: STAIN 
Tulungagung Press. https://repository.uin-malang.ac.id/19968/ 

Asrofik, A., Sutaman, S., & Amiruddin, M. (2025). Urgensi Kajian Bulughul-Maram Dan 
Ratib Al-Haddad. Easta Journal of Innovative Community Services, 3(02), 56–75. 
https://doi.org/10.58812/ejincs.v3i02 

Cholili, A. H., Nurill, D., Amirul, M., Isnaeni, R., Elfa, A., & Widyasari, E. (2024). Studi 
literatur: Analisis fenomena pemberian psikoterapi dzikir dalam mengurangi tingkat 
kecemasan remaja. RESILIENCE: JOURNAL OF PSYCHOLOGY, 1(1), 41–53. 

Hayati, A. M. U. (2023). Shalat Sebagai Sarana Pemecah Masalah Kesehatan Mental 
(Psikologis). Spiritualita, 4(2), 1–12. https://doi.org/10.30762/spr.v4i2.2688 

Kosim, N., & Hadi, M. N. (2019). IMPLEMENTASI GERAKAN SHALAT FARDLU SEBAGAI 
MOTIVASI ASPEK KESEHATAN. Mu`allim, 1(1), 143–160. 

Moreira-Almeida, A., Lotufo Neto, F., & Koenig, H. G. (2006). Religiousness and mental 
health: a review. Brazilian Journal of Psychiatry, 28, 242–250. 

Nabila, A., Kartika, D., Utari, T., Jati, S. P., Maulida, A. N., & Qurniati, O. (2024). The 
Effectiveness of Tahajud Prayer on Stress Reduction. In Proceeding Conference on 
Psychology and Behavioral Sciences (Vol. 3, Issue 1). 

Nur Annisa, N. F., Fadilah, N. A., Ridwan, R., & Parhan, M. (2024). Implementasi Ibadah 
Temporal dalam Salat Terhadap Kesehatan Mental di Kalangan Mahasiswa dalam 
Perspektif Fiqih. Kutubkhanah, 24(1), 72. 
https://doi.org/10.24014/kutubkhanah.v24i1.30546 

Rahmanto, S., Masrinda, M., Utami, K. P., Rahim, A. F., & Rosadi, R. (2020). Pengaruh 
Gerakan Sholat Terhadap Ketahanan (Endurance) Otot Extensor Punggung Bawah 
Pada Mahasiswa Fisioterapi Umm. Physiotherapy Health Science (PhysioHS), 1(2), 7–12. 
https://doi.org/10.22219/physiohs.v1i2.13885 

Rahmawati, R. A., & Soleh, A. K. (2024). Konsep jiwa, kesehatan mental dan psikoterapi 
Ibn Zakaria Al-Razi. L-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan, 21(1), 123–133. 

Sakanti, Y. S., Nazwa, S., Marvianirka, W., Amiruddin, M., Amalia, F. Z., Farmasi, S., Islam, 
U., Maulana, N., Malang, M. I., Alquràn Dan Tafsir, I., Negeri, I., Malik, M., & Malang, I. 
(2025). Revitalisasi shalat tahajjud dalam perspektif medis kontemporer. Maliki 
Interdisciplinary Journal (MIJ), 3, 774–784. http://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mij/index 

Sassi, K. (2025). Mengungkap Dimensi Shalat dalam Kehidupan Spiritual dan Sosial. 
Journal of Comprehensive Science (JCS), 4(6). 

Shalsabillah, N. R., Aulia, A. P., Amiruddin, M., ’Inayatullah, M., & Amiruddin, A. (2025). 
Holistic study : The influence of tahajjud prayer on cortisol hormone and spiritual 
dimensions. Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ), 3(7), 785–792. https://repository.uin-
malang.ac.id/24489/ 

Wahyudi, F. E., & Yusuf, N. M. (2024). Pengaruh Salat Bagi Kesehatan Mental. Al-Isyraq: 
Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, Dan Konseling Islam, 7(3), 781. 

Zulkarnain, Z., & Fatimah, S. (2019). Kesehatan mental dan kebahagiaan: Tinjauan 
psikologi Islam. Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 
10(1), 18–38. 

 

 


