
Spiritualita 
Journal of Ethics and Spirituality 

DOI: 10.30762/spiritualita.v9i2.3215 
Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality 

Volume 9, Number 2, 2025 p-ISSN 2614-1043; e-ISSN 2654-7554 

 

PENYEMBUHAN JIWA DALAM PERSPEKTIF IBN HAZM: MODEL 

ALTERNATIF BAGI KESEHATAN MENTAL  

 

Moh Fahmi Ilman Nafia1* 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

infahmi05@gmail.com 

 

Achmad Khudori Soleh2 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

khudorisoleh@pps.uin-malang.ac.id 

Nawal Aulia Murman3 

Universitas Al Azhar Cairo, Mesir 

nawalauliamurman@gmail.com  

Keywords: 
Ibn Hazm, 

Mental Health, 

Islamic 

psychology, 

Spirituality. 

Abstract  

Mental health is a basic aspect of human life that demands an integrative approach. Ibn 

Hazm Al-Andalusi (994-1064 CE) offered a concept of the soul that combines the rational, 

emotional, and spiritual dimensions, which is still quite relevant to address 

contemporary mental health challenges. This study aims to explore Ibn Hazm's thoughts 

on the concept of the soul, mental illness, and its healing methods, and analyze their 

relevance in the context of modern psychology. Using qualitative methods with content 

analysis. The results in this study are (1) the soul as an eternal entity that is the center of 

morality and human consciousness, which consists of rational and affective aspects. (2) 

the main root of mental illness consists of three things-psychological problems (such as 

envy and pride), excessive love of the world, and despair (3) To overcome this, Ibn Hazm 

compiled an integrated method of healing the soul through self-introspection, correct 

knowledge, moral training, simplicity of life, and the power of love. This shows that Ibn 

Hazm's approach is able to enrich contemporary psychological interventions, especially 

in aspects of spirituality and moral balance. In addition, Ibn Hazm's thought offers an 

important contribution to the development of Islamic psychology based on cultural and 

religious values. This research is expected to serve as a foundation for further studies on 

the integration of classical Islamic concepts with modern mental health practices. 

Kata Kunci: 

Ibn Hazm,  

Kesehatan 

Mental, 

Psikologi 

Islam, 

Spiritualitas 

Abstrak  

Kesehatan jiwa merupakan aspek dasar dalam kehidupan manusia yang menuntut 

pendekatan integratif. Ibn Hazm Al-Andalusi (994–1064 M) menawarkan konsep jiwa 

yang menggabungkan dimensi rasional, emosional, dan spiritual, yang masih cukup 

relevan untuk mengatasi tantangan kesehatan mental kontemporer. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengeksplorasi pemikiran Ibn Hazm tentang konsep jiwa, penyakit 

jiwa, serta metode penyembuhannya, serta menganalisis relevansinya dalam konteks 

psikologi modern. Menggunakan metode kualitatif dengan analisis konten. Hasil dalam 

penelitian ini yakni (1) jiwa sebagai entitas abadi yang menjadi pusat moralitas dan 

kesadaran manusia, yang terdiri dari aspek rasional dan afektif. (2) akar utama 

penyakit jiwa terdiri dari tiga hal—masalah psikologis (seperti dengki dan 

 
1 M. Fahmi Ilman Nafia 
2 A. Khudori Soleh 
3 Nawal Aulia Murman 

mailto:Infahmi05@gmail.com
mailto:khudorisoleh@pps.uin-malang.ac.id
mailto:nawalauliamurman@gmail.com


Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm 

Volume 9, Number 2, 2025
 139 

kesombongan), cinta dunia yang berlebihan, dan putus asa (3) Untuk mengatasi itu Ibn 

Hazm menyusun metode penyembuhan jiwa secara terpadu melalui introspeksi diri, 

pengetahuan yang benar, pelatihan akhlak, kesederhanaan hidup, serta kekuatan cinta. 

Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan Ibn Hazm mampu memperkaya intervensi 

psikologi kontemporer, terutama dalam aspek spiritualitas dan keseimbangan moral. 

Selain itu, pemikiran Ibn Hazm menawarkan kontribusi penting bagi pengembangan 

psikologi Islam berbasis nilai budaya dan agama. Penelitian ini diharapkan dapat 

menjadi landasan untuk studi lanjutan mengenai integrasi konsep klasik Islam dengan 

praktik kesehatan mental modern. 
   

Article History: Received: 2025-7-18     Revissed: 2025-9-27                             Accepted: 2025-12-22 

 

PENDAHULUAN 

Kesehatan jiwa merupakan aspek fundamental dalam kehidupan manusia, karena 
tanpa kondisi mental yang sehat, seseorang akan kesulitan menjalani kehidupannya 
dengan baik. Sejak masa lampau, para filsuf telah menekankan pentingnya keseimbangan 
batin sebagai dasar kebahagiaan dan kebijaksanaan hidup. Demikian pula, para ulama 
dari berbagai tradisi agama menempatkan kesehatan jiwa sebagai bagian yang tidak 
terpisahkan dari keimanan dan akhlak yang mulia (Sanjari & Pratiwi Nurlita, 2023). Al-
Ghazali menyatakan bahwa jiwa adalah inti dari manusia. Jika jiwa sehat, maka seluruh 
perilaku dan kehidupan manusia juga akan baik. Baginya, kesehatan jiwa fundamental 
karena menentukan kualitas iman, ibadah, dan akhlak (Mujahid & Fani, 2024). Bahkan di 
era modern, perhatian ini semakin berkembang dengan hadirnya ilmu psikologi dan 
psikiatri yang mengkaji aspek kesehatan jiwa secara ilmiah.  

  Pada awal perkembangannya, psikologi modern berusaha keras menjadi ilmu 
yang benar-benar objektif. Demi mencapai hal itu, banyak hal yang dianggap sulit diukur 
dengan angka dan metode eksperimen kemudian dikesampingkan. Salah satu yang paling 
banyak terabaikan adalah dimensi spiritual dalam diri manusia.Kecenderungan ini 
memang membawa kemajuan besar dalam memahami manusia dari sisi rasional dan 
biologis. Akan tetapi, dalam prosesnya, sisi terdalam dari manusia seakan kehilangan 
ruang. Seolah-olah manusia hanya dinilai dari seberapa baik ia beradaptasi dengan 
lingkungannya, atau seberapa sehat fungsi pikirannya (Taqwa et al., 2024). Padahal 
fenomena gangguan kesehatan mental semakin kompleks sehingga membutuhkan 
pendekatan yang lebih integratif (Nur et al., n.d.). Salah satu pemikir Muslim yang 
memberikan kontribusi signifikan dalam bidang ini adalah Ibn Hazm Al-Andalusi (994-
1064 M). Pemikirannya tentang jiwa dan penyembuhannya menawarkan perspektif yang 
menarik untuk dikaji lebih mendalam. Dengan menekankan keselarasan antara akal, hati, 
dan tindakan dalam pembentukan karakter dapat memberikan alternatif bagi 
pendekatan psikologi kontemporer (Mohamad, S. & Zhang, n.d.). 

Adapun penelitian terdahulu yang membahas pemikiran Ibn Hamz  yakni sebagai 
berikut: González dan Martínez (2022) dalam artikel mereka "Conceptions of the Soul, the 
Body, and the Intellect in Ibn Hazm of Córdoba" menelaah pemikiran Ibn Hazm tentang 
hubungan antara jiwa, tubuh, dan akal dalam kerangka filsafat Islam klasik. Mereka 
menyimpulkan bahwa jiwa menurut Ibn Hazm adalah entitas independen dengan peran 
integral dalam proses rasional (Quintana, 2024). kemudian dalam alam makalah berjudul 
"Ibn Hazm's Ethical Psychology in Kitab al-Akhlaq wa-al-Siyar: A Framework for Inner 
Reform" menekankan bagaimana Ibn Hazm memandang jiwa sebagai pusat moralitas 
yang harus ditundukkan melalui latihan etika dan kontrol diri (Zakariya, 2020). "Religious 
Ethics and the Soul in the Thought of Ibn Hazm Al-Andalusi" mengeksplorasi hubungan 
antara pembentukan jiwa religius dan pendidikan akhlak dalam kerangka pemikiran Ibn 



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman 

140  Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality 

Hazm (Abdul Khobir, 2017). The Virtues Basics According to Ibnu Hazm al-Andalusi" 
membahas bagaimana konsep kebajikan moral seperti keadilan dan kejujuran 
merefleksikan jiwa yang sehat menurut Ibn Hazm (Oktaviano, 2015). 

"Jaminan Sosial dalam Pandangan Ibnu Hazm dan Relevansinya dengan 
Pengembangan Jaminan Sosial di Indonesia" mengaitkan pandangan Ibn Hazm tentang 
jiwa kolektif dan tanggung jawab sosial sebagai dasar kebijakan kontemporer (Atik 
Wartini. “Jaminan Sosial Dalam Pandangan Ibn... - Google Scholar, n.d.). "On the Way of 
Truth": Ibn Hazm's Tawq al Hamamah and the Epistemology of Love Artikel ini 
mengeksplorasi pandangan Ibn Hazm tentang cinta dan perpisahan dalam Tawq al-
Ḥamāmah, dengan fokus pada aspek psikologis dan emosional dari pengalaman cinta dan 
kehilangan (Jalal abd Al ghani, 2016). Ibn Hazm’s Ideas about Education and Upbringing 
and the Impact on Islamic Education in the Muhammadiyah Society Studi ini menganalisis 
pemikiran Ibn Hazm tentang pendidikan dan pengembangan potensi manusia, serta 
dampaknya terhadap sistem pendidikan Islam di lingkungan Muhammadiyah (Jalal abd 
Al ghani, 2016). Salud y Enfermedad del Alma en Al-Ándalus: un Estudio Introductorio a 
través de las Obras Ética y Poética de Ibn Hazm e Ibn Gabirol" menganalisis konsep 
kesehatan dan penyakit jiwa dalam karya-karya etika dan puisi Ibn Hazm serta Ibn 
Gabirol. Penelitian ini menyoroti bagaimana pemikiran mereka mencerminkan 
pemahaman tentang kesehatan mental di Al-Andalus (Jalal abd Al ghani, 2016). 
"Contemporary Scholarship on Classical Islamic Psychology: A Scoping Review" meninjau 
perkembangan penelitian kontemporer dalam psikologi Islam klasik, termasuk 
kontribusi Ibn Hazm dalam memahami jiwa, etika, dan pengobatan penyakit psikologis 
(Elzamzamy, K., Bader, R. K. & Bilge Bircan, F., n.d.). Ibn Hazm Concept of Human Behavior 
Psychological Perspective ini berfokus pada mengeksplorasi prilaku manusia menurut 
Ibn Hazm (Mawaddah et al., 2024).  

Dalam uraian diatas terlihat lebih banyak menyoroti aspek filsafat jiwa, etika, 
pendidikan, cinta, dan tanggung jawab sosial, belum ada yang membahas tentang 
penyembuhan jiwa di zaman modern. Penelitian ini berusaha menghadirkan pemikiran 
Ibn Hazm sebagai jalan penyembuhan jiwa yang bisa dirasakan maknanya oleh manusia 
masa kini. Di tengah kehidupan modern yang sarat tekanan, kecemasan, dan kehilangan 
makna, gagasan Ibn Hazm tentang muhasabah, kesederhanaan, kekuatan cinta, dan 
latihan moral menjadi sumber inspirasi yang menenangkan (Sahputra & Farma, 2023). 
Pemikirannya tentang jiwa dapat dipraktikkan sebagai cara merawat batin agar lebih 
seimbang secara rasional, emosional, dan spiritual. Dengan memadukan dimensi akal dan 
hati, Ibn Hazm menawarkan gambaran bahwa kesehatan mental sejati lahir dari jiwa yang 
jernih, penuh kasih, dan terhubung dengan nilai-nilai luhur. Penelitian ini ingin 
menegaskan bahwa warisan klasik Islam dapat menjadi pegangan praktis yang 
menguatkan manusia di tengah tantangan psikologis zaman modern. 

Dalam penelitian ini ada 3 asumsi yang menjadi dasar yakni pertama bagaimana 
konsep jiwa menurut Ibn Hazm. Kedua apa saja akar penyakit jiwa Menurut Ibn Hazm. 
Ketiga bagaimana penyembuhan penyakit jiwa menurut Ibn Hazm. Tujuan penelitian ini 
untuk menggali dan merekonstruksi pemikiran Ibn Hazm tentang konsep jiwa, akar 
penyakit jiwa, dan metode penyembuhannya, serta menegaskan relevansi gagasan 
tersebut sebagai model alternatif dalam menghadapi persoalan kesehatan mental 
kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berupaya memahami 
pemikiran klasik secara deskriptif, tetapi juga menghadirkannya sebagai kontribusi nyata 
bagi pengembangan psikologi Islam dan praktik kesehatan mental modern yang lebih 
integratif, humanis, dan berbasis nilai spiritual. Selain itu, manfaat penelitian ini juga 



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm 

Volume 9, Number 2, 2025
 141 

berpotensi memberikan landasan teoretis bagi pengembangan intervensi psikologis yang 
mengintegrasikan aspek spiritual dan moral dalam praktik kesehatan mental. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan fokus pada analisis teks 
(textual analysis) sebagai dasar kajian. Unit analisis yang menjadi perhatian adalah 
pemikiran Ibn Hazm mengenai jiwa, akar penyakit jiwa, dan metode penyembuhannya 
sebagaimana terdapat dalam karya-karya utamanya. Sumber data yang digunakan terdiri 
atas sumber primer berupa teks asli Ibn Hazm, antara lain Bijak dan Bahagia serta Risalah 
Cinta, yang memuat refleksi filosofis dan moral tentang jiwa manusia. Sementara itu, 
sumber sekunder berupa literatur akademik kontemporer seperti jurnal, buku, maupun 
artikel yang mengulas pemikiran Ibn Hazm dan psikologi Islam klasik, dipilih secara ketat 
agar tetap relevan. Dengan demikian, data penelitian tidak hanya bertumpu pada teks 
klasik, tetapi juga memperhatikan interpretasi modern yang dapat memperkaya analisis 
(Creswell, J. W. & Poth, n.d.). 

Proses pengumpulan data dilakukan dengan studi pustaka melalui tahapan 
identifikasi, pencatatan, dan kategorisasi teks yang membahas konsep-konsep utama 
terkait jiwa, penyakit jiwa, dan penyembuhan jiwa menurut Ibn Hazm. Selanjutnya, data 
dianalisis dengan metode analisis konten kualitatif melalui pembacaan mendalam, 
klasifikasi tema, dan interpretasi makna. Analisis ini tidak hanya mengungkap isi teks, 
tetapi juga menafsirkan relevansinya dengan kondisi sosial-psikologis masa kini. Setelah 
itu, hasil interpretasi dibandingkan dengan literatur psikologi modern untuk menemukan 
titik temu dan perbedaan yang signifikan. Dengan langkah ini, penelitian berupaya 
merekonstruksi gagasan Ibn Hazm secara sistematis sekaligus menghadirkannya sebagai 
alternatif yang relevan untuk menjawab tantangan kesehatan mental kontemporer 
(Moleong, 2021). Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan 
psikologi Islam dan memberikan alternatif pendekatan dalam mengatasi berbagai 
permasalahan kesehatan mental. 

 
PEMBAHASAN 
1. Jiwa Menurut Ibn Hazm 

Ibn Hazm Al-Andalusi memandang jiwa (nafs) sebagai pusat dari seluruh aktivitas 
moral dan intelektual manusia. Menurut Ibn Hazm, jiwa adalah substansi yang mandiri 
dan abadi, yang tidak tergantung pada keberadaan tubuh fisik. Jiwa memiliki 
eksistensinya sendiri yang tetap, meskipun tubuh mengalami perubahan atau bahkan 
kematian. Dalam pandangan ini, jiwa bukanlah produk dari materi atau fungsi biologis 
semata, melainkan suatu entitas yang menjadi inti dari keberadaan manusia (Muhammad 
Utsman Najati, 2002). 

Lebih jauh, Ibn Hazm menjelaskan bahwa jiwa merupakan pusat dari kesadaran 
dan moralitas manusia. Jiwa bertanggung jawab atas tindakan, pilihan, dan nilai-nilai 
yang dianut seseorang. Ia menjadi sumber dorongan untuk berbuat baik atau buruk, serta 
tempat bersemayamnya niat dan kehendak. Karena itu, segala bentuk aktivitas manusia 
– baik dalam pikiran, ucapan, maupun perbuatan – berakar dari keadaan jiwanya. Jiwa 
yang sehat dan bersih akan mendorong pada perilaku yang baik dan etis, sedangkan jiwa 
yang rusak dapat menjerumuskan manusia pada penyimpangan moral (Muhammad 
Utsman Najati, 2002). 

Ibn Hazm juga membagi jiwa ke dalam dua aspek utama, yaitu aspek rasional dan 
aspek Afektif. Aspek rasional berkaitan dengan akal, yakni kemampuan untuk berpikir, 
memahami, dan menimbang suatu persoalan secara objektif. Sedangkan aspek Afektif 



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman 

142  Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality 

berkaitan dengan emosi adalah perasaan, seperti cinta, benci, harapan, dan ketakutan. 
Keseimbangan antara dua aspek ini sangat penting bagi kesehatan jiwa. Jiwa yang baik 
adalah jiwa yang mampu mengendalikan emosinya dengan akal sehat, serta 
menggunakan akalnya dengan penuh kasih dan empati. 

 
 
 
 
 

 

Gambar 1 
Jiwa Menurut Ibn Hazm 

 
 

2. Akar Penyakit Jiwa Menurut Ibn Hazm 
Dalam karyanya Bijak dan Bahagia, ada tiga akar utama penyakit jiwa atau 

penyakit hati yang menjadi sumber berbagai perilaku negatif dan ketidakseimbangan 
dalam kehidupan manusia. Di puncak bagan terdapat “Akar Penyakit” yang menunjukkan 
bahwa berbagai penyimpangan perilaku atau kondisi batin negatif berasal dari akar-akar 
tertentu yang lebih dalam dan mendasar dalam diri seseorang (Hazm, 2005). 

Pertama, akar penyakit bisa berasal dari masalah psikologi, yang meliputi sikap 
negatif terhadap orang lain seperti dengki (keinginan agar orang lain kehilangan nikmat), 
kesombongan (merasa lebih tinggi dari orang lain), dan kerakusan (ketidakmampuan 
mengendalikan nafsu duniawi). Penyakit ini timbul dari interaksi yang tidak sehat dalam 
masyarakat dan menunjukkan kurangnya kontrol diri serta empati terhadap sesama 
(Hazm, 2005). 

Akar kedua bersumber dari cinta dunia yang berlebihan. Individu yang terlalu 
mencintai dunia akan mengalami takut miskin, takut secara tidak proporsional, dan 
kemarahan yang tak terkendali. Ketiganya menunjukkan kegelisahan batin akibat 
keterikatan yang dalam terhadap harta, status, atau kenikmatan duniawi. Ketakutan dan 
kemarahan ini tumbuh karena seseorang tidak memiliki rasa cukup (qana’ah) atau 
ketenangan hati, dan akhirnya bisa memicu stres serta konflik dalam hidupnya (Hazm, 
2005). 

Akar ketiga berasal dari putus asa, yaitu kondisi batin yang mengalami kegelapan 
dan kehilangan harapan. Gejalanya seperti hilang semangat hidup dan merasa bahwa 
semua hal adalah sia-sia. Putus asa merupakan kondisi yang sangat membahayakan 
karena bisa membuat seseorang kehilangan arah hidup dan makna eksistensialnya. 
Ketika makna dan tujuan hidup menghilang, maka motivasi untuk bertumbuh, berbuat 
baik, dan menjalani hidup dengan positif pun ikut hilang. Oleh karena itu, akar-akar 
penyakit ini harus dikenali dan ditangani melalui pendekatan spiritual dan pendidikan 
jiwa yang mendalam (Hazm, 2005). 

 

Jiwa

Subtansi mandiri 

(tidak bergantung pada tubuh)

Dimensi rasional 

(berpikiran, menilai 
dan memutuskan)

Pusat Kesadaran  dan etika

(Identitas, Moral dan Penggerak 
tindakan)

Dimensi Afektif

(cinta, benci, takut 
dan harapan) 



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm 

Volume 9, Number 2, 2025
 143 

 
 
 

Gambar 2 
Akar Penyakit Jiwa Menurut Ibn Hazm 

 

3. Penyembuhan Penyakit Jiwa Menurut Ibn Hazm 
Dalam metode penyembuhan penyakit jiwa, Ibn Hazm mengintegrasikan 

pendekatan rasional dan spiritual. Ia menekankan pentingnya pengetahuan ('ilm) yang 
benar sebagai fondasi penyembuhan, karena banyak penyakit jiwa berakar pada 
kesalahpahaman dan ketidaktahuan (Khobir et al., 2022). Seperti halnya disebutkan 
diatas yang berakar dari masalah psikologi ia menekankan pengenalan dan penyadaran 
akan kelemahan serta penyakit jiwa. seseorang tidak akan mampu memperbaiki jiwanya 
sebelum mengenali kecenderungan negatif dalam dirinya, seperti dengki, kemarahan, dan 
kesombongan (Mawaddah et al., 2024). Oleh karena itu, proses pelatihan jiwa dimulai 
dari muhasabah (introspeksi diri), di mana seseorang menilai dan mengkaji kembali 
perilaku dan niatnya. Dengan mengenali kelemahan ini, jiwa dapat diarahkan menuju 
perubahan yang lebih baik (Hazm, 2005). 

Kemudian untuk masalah cinta dunia ia menekankan kebahagiaan tidak terletak 
pada kenikmatan duniawi, tetapi pada hidup yang selaras dengan kebenaran dan 
kebajikan. Jiwa yang telah terlatih akan merasakan kedamaian dalam kesederhanaan, 
keteguhan dalam ujian, dan kenikmatan dalam memberi kebaikan. Dengan demikian, 
penyembuhan jiwa bukan hanya proses spiritual, tetapi juga jalan praktis menuju hidup 
yang penuh makna dan kebahagiaan abadi (Hazm, 2005). 

Setelah itu dalam penyembuhan putus asa ia menekankan untuk pembiasaan 
terhadap akhlak mulia melalui latihan dan pengendalian diri. Ibn Hazm percaya bahwa 
jiwa manusia dapat dilatih seperti halnya tubuh. Sifat-sifat seperti sabar, jujur, rendah 
hati, dan kasih sayang perlu dipraktikkan terus-menerus, bahkan ketika bertentangan 
dengan hawa nafsu. Pentingnya memaksa jiwa untuk taat kepada akal sehat dan nilai-nilai 
moral, karena kebiasaan itu akan menumbuhkan karakter yang kuat dan stabil. Disiplin 
batin ini menciptakan daya tahan terhadap godaan serta kesabaran dalam menghadapi 
cobaan hidup (Hazm, 2005). 

Tidak hanya itu cinta juga bisa menjadi penyembuhan jiwa karena ia memurnikan 
hati dari sifat-sifat buruk seperti dengki, sombong, dan putus asa. Dalam Risalah Cinta, 
Ibn Hazm menggambarkan cinta sejati sebagai kekuatan suci yang menumbuhkan 
keikhlasan, kesabaran, dan pengorbanan, sehingga membuat jiwa menjadi lebih lembut 

Berakar dari masalah 
psikologi

• Dengki : Ingin orang 
lain Kehilangan 
Nikmatnya

• Kesombongan:  
merasa lebih tinggi 
dari orang lain

• Kerakusan: tidak bisa 
mengendalikan nafsu 
dan keinginan duniawi

Berakar pada Cinta 
Dunia

• Takut miskin

• Takut tidak proporsial

• kemarahan Tak 
terkendali

Berakar pada Putus Asa

• Hilang semangat 
hidup 

• Merasa semua sia-sia

Akar  Penyakit Jiwa 



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman 

144  Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality 

dan siap menerima kebenaran (Jalal abd Al ghani, 2016). Cinta yang benar, baik kepada 
sesama manusia maupun kepada Tuhan, menjadi energi spiritual yang memperbaiki luka 
batin dan menuntun manusia menuju ketenangan. Bahkan rasa sakit akibat cinta, 
menurutnya, adalah bagian dari proses pendewasaan jiwa, menjadikan manusia lebih 
kuat, peka, dan penuh makna dalam menjalani hidup (Hazm, 2009). Pendekatan 
penyembuhan Ibn Hazm bersifat terpadu, memadukan perbaikan pola pikir, 
pengendalian emosi, penguatan spiritual, dan perubahan perilaku (Mubarak, n.d.). 

 
PEMBAHASAN  

Pemikiran Ibn Hazm tentang jiwa menghadirkan pendekatan menyeluruh yang 
sangat relevan dengan tantangan kesehatan mental kontemporer. Dalam artikel 
"Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Challenges and Opportunities" , Konsep diri 
dalam psikologi Islami dengan menekankan pentingnya integrasi antara tiga elemen 
utama: nafs (jiwa), qalb (hati), dan ‘aql (akal). Ia menegaskan bahwa diri dalam Islam 
bukan sekadar entitas biologis, melainkan struktur spiritual-psikologis yang kompleks, di 
mana nafs merupakan pusat kecenderungan dan keinginan, qalb sebagai pusat moral dan 
spiritual, dan ‘aql sebagai alat berpikir dan penimbang (Arroisi et al., 2024). 

Dalam jurnal "Exploring the Concept of Nafs in Islamic Counseling", Apriyanti dan 
Syamsul Rizal menguraikan bahwa jiwa (nafs) dalam psikologi Islami mencakup dua 
aspek utama yang saling melengkapi, yaitu aspek rasional dan aspek afektif. Aspek 
rasional diwakili oleh akal (‘aql) yang berfungsi untuk berpikir, memahami, dan 
menimbang realitas secara objektif, sementara aspek afektif mencakup dorongan emosi 
dan motivasi batiniah seperti cinta, benci, harapan, dan ketakutan. Mereka menekankan 
bahwa keberfungsian jiwa yang sehat bergantung pada kemampuan seseorang dalam 
mengelola kedua aspek ini secara seimbang. Ketika akal mampu mengarahkan emosi 
dengan bijak, maka individu akan mampu membuat keputusan moral yang benar dan 
mencapai ketenangan jiwa. Pandangan ini sejalan dengan gagasan Ibn Hazm yang 
membagi jiwa ke dalam dua dimensi tersebut, serta menekankan pentingnya 
keharmonisan antara keduanya sebagai dasar dari perilaku etis dan kesehatan psikologis 
manusia (Fadila Apriyanti, Rizal, dan Mohammad, n.d.).  

Krisis kesehatan mental di Indonesia semakin menonjol dalam satu dekade 
terakhir (Faridah et al., 2025). Data dari Kementerian Kesehatan dan berbagai survei 
menunjukkan peningkatan kasus depresi, kecemasan, hingga percobaan bunuh diri, 
terutama di kalangan remaja dan mahasiswa. Faktor penyebabnya berlapis, mulai dari 
tekanan akademik, persaingan kerja, hingga disrupsi sosial akibat perkembangan 
teknologi digital. Pola hidup materialistik juga menambah beban psikologis, membuat 
individu merasa hampa dan kehilangan makna hidup (Nugroho et al., 2022). Kondisi ini 
sejalan dengan identifikasi Ibn Hazm yang menyebut tiga akar penyakit jiwa: iri hati dan 
kesombongan, cinta dunia yang berlebihan, serta putus asa. Dengan demikian, gagasan 
Ibn Hazm menghadirkan landasan konseptual yang selaras dengan realitas krisis di 
Indonesia. Perspektif ini memperlihatkan pentingnya pendekatan integratif yang tidak 
hanya medis, tetapi juga moral dan spiritual. 

Strategi pertama yang ditawarkan Ibn Hazm adalah muhasabah atau introspeksi 
diri. Proses ini melibatkan refleksi mendalam terhadap niat, pikiran, dan tindakan 
seseorang setiap hari. Dalam praktik pendidikan kesehatan mental di Indonesia, 
muhasabah dapat diimplementasikan melalui jurnal harian, konseling kelompok, atau 
program mentoring. Temuan penelitian di SMP IT Ibnu Halim Medan menunjukkan 
bahwa muhasabah sangat efektif dilakukan sebagai bentuk dari pembinaan karakter siswa. 
Hal ini terlihat dari perubahan nyata, di mana siswa yang semula kurang disiplin menjadi 



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm 

Volume 9, Number 2, 2025
 145 

lebih taat aturan dan peduli terhadap guru maupun teman. Dalam konteks kesehatan 
mental yang lebih luas, praktik serupa berfungsi membantu individu mengenali emosi 
negatif, seperti amarah atau rasa iri, agar tidak berkembang menjadi gangguan psikologis 
serius. Peneliti juga mencatat bahwa dengan bermuhasabah dapat menemukenali ucapan, 
perbuatan dan sikap yang berlebihan atau bertentangan sama sekali dengan ajaran agama 
(Tanjung et al., 2021). Mekanisme refleksi ini sejalan dengan upaya psikologis modern 
yang menekankan evaluasi diri sebagai bagian dari regulasi emosi (Thoyibah & Surawan, 
2025). Dengan membiasakan refleksi diri, baik siswa, mahasiswa, maupun pekerja 
menjadi lebih sadar terhadap pola pikir dan perasaan yang mengganggu. 

Kedua untuk masalah cinta dunia yang berlebihan, Ibn Hazm menekankan bahwa 
kebahagiaan sejati tidak terletak pada kenikmatan materi, tetapi pada hidup yang selaras 
dengan kebenaran dan kebajikan. Pandangan ini sejalan dengan QS Al-Hadid ayat 20 yang 
menyebut dunia hanyalah permainan, perhiasan, dan kesenangan yang menipu, sehingga 
berlebihan dalam mengejar materi justru menjauhkan dari ketenangan batin. Dalam 
konteks modern, fenomena Fear of Missing Out (FOMO) yang mendorong perilaku 
konsumtif mencerminkan bentuk baru dari cinta dunia, di mana individu terjebak dalam 
kecemasan sosial dan rasa takut tertinggal tren (Asriadi Rauf, 2023). Ibn Hazm 
mengajarkan bahwa jiwa yang terlatih akan menemukan kedamaian dalam 
kesederhanaan, sedangkan Islam menekankan nilai qana’ah, syukur, dan pengendalian 
diri sebagai penawar dari sikap konsumtif. Dengan demikian, baik perspektif klasik 
maupun kontemporer menekankan pentingnya kesederhanaan sebagai cara mengurangi 
stres finansial dan ketidakpuasan hidup. Jika prinsip ini dihidupkan, masyarakat tidak 
hanya akan terhindar dari jebakan materialisme, tetapi juga memperoleh kesejahteraan 
mental yang lebih stabil. 

Ketiga Ibn Hazm menekankan riyadhah al-nafs sebagai strategi penyembuhan jiwa 
melalui pembiasaan akhlak mulia, seperti sabar, rendah hati, dan kasih sayang yang 
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. Latihan ini tidak hanya bersifat spiritual, 
tetapi juga melatih kontrol diri sehingga memperkuat daya tahan psikologis individu 
dalam menghadapi tekanan hidup. Pemikiran tersebut sejalan dengan konsep pendidikan 
karakter dalam tradisi tasawuf, sebagaimana terlihat pada penelitian di Tarekat 
Qadiriyah Naqsyabandiyah Suryalaya. Melalui praktik riyadhah seperti dzikir, 
qiyamullail, puasa, dan pengabdian sosial, santri dibiasakan untuk melatih disiplin 
spiritual sekaligus membangun empati dan kerendahan hati. Dampaknya, perilaku dan 
kepribadian mereka mengalami perubahan positif secara konsisten (Asriadi Rauf, 2023). 
Sehingga menunjukkan bahwa riyadhah tidak hanya berfungsi sebagai model pendidikan 
akhlak, tetapi juga sebagai sarana terapi jiwa yang relevan dalam konteks modern. 

Salah satu aspek yang menarik dalam metode penyembuhan jiwa Ibn Hazm adalah 
peran cinta (mahabbah) sebagai energi penyembuhan yang mengubah jiwa dari kondisi 
sakit menjadi sehat. Menurut Sustriana Saragih dan Kwartarini Wahyu Yuniarti. Jurnal ini 
menunjukkan bahwa cinta yang penuh empati (empathic love) berperan sebagai energi 
penyembuhan psikologis, membantu individu pulih dari luka batin dan kondisi depresi 
(Saragih & Yuniarti, 2021). Dalam praktik klinis modern, integrasi nilai-nilai spiritual 
klasik seperti yang diajarkan Ibn Hazm terbukti meningkatkan efektivitas terapi, 
terutama dalam konteks psikoterapi Muslim. Studi Integrating Spiritual Interventions in 
Islamic Psychology menunjukkan bahwa klien yang menerima pendekatan berbasis nilai 
agama dan budaya menunjukkan tingkat kepuasan dan keterlibatan yang lebih tinggi 
dalam terapi (Juraida Latif et al., 2024). Dengan demikian, eksplorasi terhadap 
penyembuhan jiwa dalam pemikiran Ibn Hazm berkontribusi tidak hanya 
menggabungkan rasionalitas dan emosionalitas, tetapi juga menempatkan spiritualitas 



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman 

146  Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality 

sebagai fondasi utama kesehatan jiwa. Pendekatan Ibn Hazm menawarkan inspirasi bagi 
pengembangan model kesehatan mental masa depan yang lebih manusiawi, bermakna, 
dan berakar pada nilai-nilai transendental. 
 
KESIMPULAN 

Pemikiran Ibn Hazm tentang jiwa memberikan kontribusi yang sangat signifikan 
dalam memahami kesehatan mental. Pertama jiwa sebagai entitas abadi yang menjadi 
pusat moralitas dan kesadaran manusia, yang terdiri dari aspek rasional dan afektif. 
Kedua akar utama penyakit jiwa terdiri dari tiga hal—masalah psikologis (seperti dengki 
dan kesombongan), cinta dunia yang berlebihan, dan putus asa Ketiga untuk mengatasi 
itu Ibn Hazm menyusun metode penyembuhan jiwa secara terpadu melalui introspeksi 
diri, pengetahuan yang benar, pelatihan akhlak, kesederhanaan hidup, serta kekuatan 
cinta. Relevansi pemikiran Ibn Hazm tidak hanya terbukti dalam konteks klasik, tetapi 
juga dalam menjawab tantangan kesehatan mental di era digital saat ini, di mana manusia 
menghadapi tekanan emosional, kecemasan sosial, dan disorientasi nilai. 

Penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya literatur psikologi Islam dengan 
menghidupkan kembali kearifan klasik Ibn Hazm sebagai landasan untuk 
mengembangkan model kesehatan mental yang lebih integratif dan berbasis nilai 
spiritual. Selain itu, pendekatan Ibn Hazm dapat diadaptasi ke dalam berbagai intervensi 
psikoterapi modern, khususnya untuk populasi Muslim yang membutuhkan model terapi 
yang sesuai dengan nilai budaya dan agamanya.  

Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus yang masih bersifat konseptual; 
untuk penelitian selanjutnya, diperlukan pengembangan studi empiris yang menguji 
efektivitas penerapan konsep-konsep Ibn Hazm dalam praktik klinis modern. Penelitian 
lanjutan juga disarankan untuk mengeksplorasi integrasi antara teori jiwa klasik dengan 
temuan-temuan neurosains kontemporer guna membangun model psikologi Islam yang 
lebih adaptif dan aplikatif. 

 
Daftar iPustaka 

Abdul Khobir. (2017). Pandangan Ibnu Hazm Al-Andalusi tentang Etika Religius dan 

Aktualisasinya dalam Pendidikan. 2(2), 252–272. 

Arroisi, J., Muslih, M. K., & Inayah, N. (2024). Coping Discrepancy Between Rationality and 

Religiosity: Analysis of the Balancing Model in Islamic Psychology. Cyprus Turkish 

Journal of Psychiatry and Psychology, 6(1), 69–75. 

https://doi.org/10.35365/ctjpp.24.4.08 

Asriadi Rauf. (2023). Pendidikan karakter berbasis riyadhah tarekat Qadiriyah 

Naqsyabandiyah suryalaya. Istiqamah: Jurnal Ilmu Tasawuf, 4(2), 81–105. 

Atik Wartini. “Jaminan Sosial Dalam Pandangan Ibn... - Google Scholar. (n.d.). Retrieved 

November 29, 2025, from 

https://scholar.google.com/scholar?hl=id&as_sdt=0%2C5&q=Atik+Wartini.+%E2

%80%9CJaminan+Sosial+Dalam+Pandangan+Ibn+Hazm+Dan+Relevansinya+Deng

an+Pengembangan+Jaminan.%E2%80%9D+Jurnal+Hunafa%2C+2014&btnG= 

Creswell, J. W. & Poth, C. N. (n.d.). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among 

Five Approaches (5th ed.). SAGE Publications. 



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm 

Volume 9, Number 2, 2025
 147 

Elzamzamy, K., Bader, R. K. & Bilge Bircan, F. (n.d.). “Contemporary Scholarship on 

Classical Islamic Psychology: A Scoping Review.” Journal of Muslim Mental Health, 

18(1), 2. 

Fadila Apriyanti, Rizal, dan Mohammad. (n.d.). “Exploring the Concept of Nafs in Islamic 

Counseling: A Comprehensive Analysis of Philosophical Foundations and 

Implications for Education,” : HEUTAGOGIA: Journal of Islamic Education, 4, no. 2, 

124-140. 

Faridah, F., Zamroni, M., Estuningtyas, R. D., Yusuf, M., & Fadilah, U. (2025). Komunikasi 

Empati Dalam Menciptakan Kesehatan Mental Masyarakat Modern. RETORIKA : 

Jurnal Kajian Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 7(2), 120–134. 

https://doi.org/10.47435/retorika.v7i2.4218 

Hazm, I. (2005). Bijak dan Bahagia Psikologi Moral untuk Hidup. 

Hazm, I. (2009). Risalah Cinta. 

Jalal abd Al ghani. (2016). “On the Way of Truth”: Ibn Hazm’s Tawq al Hamamah and the 

Epistemology of Love. Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hung, 69(1), 37–62. 

https://doi.org/10.1556/062.2016.69.1.3 

Juraida Latif, Dockrat, S., & Rassool, G. H. (2024). Integrating Spiritual Interventions in 

Islamic Psychology: A Practical Guide. In A Practical Guide (1st ed. (Vol. 61). 

Khobir, A., Nasrudin, M., & Rif’iyati, D. (2022). Etika Religius dalam Pandangan Ibn Hazm 

Al-Andalusi. Penerbit NEM. 

Mawaddah, L. B., Soleh, A. K., Psikologi, M., Islam, U., Maulana, N., Ibrahim, M., Islam, U., 

Maulana, N., & Ibrahim, M. (2024). Ibn Hazm Concept of Human Behavior 

Psychological Perspectiv. 8762, 181–192. 

Mohamad, S. & Zhang, L. (n.d.). Comparative Analysis of Ibn Hazm’s Theory of Emotions 

and Contemporary Positive Psychology. Journal of Cross-Cultural Psychology, 54(5), 

612-631. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Mubarak, A. (n.d.). “Ibn Hazm’s Therapeutic Approach to Spiritual Ailments: 

Contemporary Relevance.” Islamic Quarterly, 68, no. 1, 55–78. 

Muhammad Utsman Najati. (2002). Jiwa dalam pandangan filosof muslim. Pustaka 

Hidayah. 

Mujahid, K., & Fani, F. A. (2024). Islamic Worldview: Konsep Jiwa Menurutimam Ghazali. 

TSAQOFAH Jurnal Penelitian Guru Indonesia, 5, 1435–1442. 

Nugroho, A. B., Al Asri, H. B., & Pramesti, A. A. (2022). Survei Kesadaran Mental Mahasiswa 

Upn Veteran Yogyakarta Di Era Digital Dan Covid-19. Jurnal Kesehatan Masyarakat 

(Undip), 10(1), 38–42. https://doi.org/10.14710/jkm.v10i1.31611 



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman 

148  Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality 

Nur, A., Halifah, V., & Yanti, C. A. D. (n.d.). Konseling Berbasis Kearifan Lokal: Solusi untuk 

Isu Kesehatan Mental Generasi Z. 126–139. 

Oktaviano, W. (2015). Dasar-dasar Keutamaan Menurut Ibnu Hazm al-Andalusi. Al Zahra. 

Quintana, P. (2024). Conceptions of the Soul, the Body and the Intellect in Ibn Ḥazm of 

Cordoba. Revista Española de Filosofía Medieval, 31(2 SE-ARTICLES), 15–33. 

https://doi.org/10.21071/refime.v31i2.16349 

Sahputra, V. N., & Farma, M. D. (2023). Ibnu Hazm: (384h / 994m - 456h / 1064m) 

Epistemologi dalam Pendidikan. Al Mabhats : Jurnal Penelitian Sosial Agama, 8(2), 

105–124. https://doi.org/10.47766/almabhats.v8i2.2076 

Sanjari, J., & Pratiwi Nurlita. (2023). Konsep Kesehatan Mental Perspektif Imam Al-

Ghazali Dalam Kitab Ihya Ulumuddin. HASBUNA : Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 225–

241. https://doi.org/10.70143/hasbuna.v3i1.222 

Saragih, S., & Yuniarti, K. W. (2021). Empathic Love Therapy to Reduce Depression among 

Female Victims of Domestic Violence. Gadjah Mada Journal of Professional 

Psychology (GamaJPP), 7(2), 203. https://doi.org/10.22146/gamajpp.68865 

Tanjung, F., Ellisa, & Alwiansyah, M. (2021). Implementasi Metode Muhasabah Dalam 

Pembinaan Karakter Siswa Di Smp It Ibnu Halim Medan. Umsu Repository, 2(1), 1–

7. 

Taqwa, U. ’Alat, Awaludin, A., & Arroisi, J. (2024). Rekonseptualisasi Epistemologi: Metode 

Islamisasi dalam Ilmu Psikologi Modern. Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan 

Pemikiran Islam, 21(1), 25–48. https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.10703 

Thoyibah, F. A., & Surawan, S. (2025). Budaya Healing Di Kalangan Mahasiswa Gen Z: 

Telaah Terhadap Regulasi Emosi Dalam Konteks Sosial Modern. Jurnal Al-Irsyad: 

Jurnal Bimbingan Konseling Islam, 7(1), 23–44. 

https://doi.org/10.24952/bki.v7i1.16097 

Zakariya, H. (2020). Ibn Hazm ’ s Views on Islamic Ethics with Special Reference to Kitab al-

Akhlaq wa-al-Siyar. 11(1), 72–81. 

https://doi.org/10.9734/ARJASS/2020/v11i130162 

 


