Spiritualita

Journal of Ethics and Spirituality

PENYEMBUHAN JIWA DALAM PERSPEKTIF IBN HAZM: MODEL

ALTERNATIF BAGI KESEHATAN MENTAL

Moh Fahmi Ilman Nafial*
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia

infahmi05@gmail.com

Achmad Khudori Soleh?
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
khudorisoleh@pps.uin-malang.ac.id

Nawal Aulia Murman?

Universitas Al Azhar Cairo, Mesir

nawalauliamurman@gmail.com

Keywords: | Abstract

Ibn Hazm, Mental health is a basic aspect of human life that demands an integrative approach. Ibn
Mental Health, | Hazm Al-Andalusi (994-1064 CE) offered a concept of the soul that combines the rational,
Islamic emotional, and spiritual dimensions, which is still quite relevant to address
psychology, contemporary mental health challenges. This study aims to explore Ibn Hazm's thoughts

Spirituality.

on the concept of the soul, mental illness, and its healing methods, and analyze their
relevance in the context of modern psychology. Using qualitative methods with content
analysis. The results in this study are (1) the soul as an eternal entity that is the center of
morality and human consciousness, which consists of rational and affective aspects. (2)
the main root of mental illness consists of three things-psychological problems (such as
envy and pride), excessive love of the world, and despair (3) To overcome this, Ibn Hazm
compiled an integrated method of healing the soul through self-introspection, correct
knowledge, moral training, simplicity of life, and the power of love. This shows that Ibn
Hazm's approach is able to enrich contemporary psychological interventions, especially
in aspects of spirituality and moral balance. In addition, Ibn Hazm's thought offers an
important contribution to the development of Islamic psychology based on cultural and
religious values. This research is expected to serve as a foundation for further studies on
the integration of classical Islamic concepts with modern mental health practices.

Kata Kunci: | Abstrak

Ibn Hazm, Kesehatan jiwa merupakan aspek dasar dalam kehidupan manusia yang menuntut
Kesehatan pendekatan integratif. Ibn Hazm Al-Andalusi (994-1064 M) menawarkan konsep jiwa
Mental, yang menggabungkan dimensi rasional, emosional, dan spiritual, yang masih cukup
Psikologi relevan untuk mengatasi tantangan kesehatan mental kontemporer. Penelitian ini
Islam, bertujuan untuk mengeksplorasi pemikiran Ibn Hazm tentang konsep jiwa, penyakit

Spiritualitas

jiwa, serta metode penyembuhannya, serta menganalisis relevansinya dalam konteks
psikologi modern. Menggunakan metode kualitatif dengan analisis konten. Hasil dalam
penelitian ini yakni (1) jiwa sebagai entitas abadi yang menjadi pusat moralitas dan
kesadaran manusia, yang terdiri dari aspek rasional dan afektif. (2) akar utama
penyakit jiwa terdiri dari tiga hal—masalah psikologis (seperti dengki dan

1 M. Fahmi Ilman Nafia
2 A. Khudori Soleh
3 Nawal Aulia Murman
DOI: 10.30762 /spiritualita.v9i2.3215
Spiritualita: Journal of Ethics and Spirituality
Volume 9, Number 2, 2025 p-ISSN 2614-1043; e-ISSN 2654-7554


mailto:Infahmi05@gmail.com
mailto:khudorisoleh@pps.uin-malang.ac.id
mailto:nawalauliamurman@gmail.com

Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm

kesombongan), cinta dunia yang berlebihan, dan putus asa (3) Untuk mengatasi itu Ibn
Hazm menyusun metode penyembuhan jiwa secara terpadu melalui introspeksi diri,
pengetahuan yang benar, pelatihan akhlak, kesederhanaan hidup, serta kekuatan cinta.
Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan Ibn Hazm mampu memperkaya intervensi
psikologi kontemporer, terutama dalam aspek spiritualitas dan keseimbangan moral.
Selain itu, pemikiran Ibn Hazm menawarkan kontribusi penting bagi pengembangan
psikologi Islam berbasis nilai budaya dan agama. Penelitian ini diharapkan dapat
menjadi landasan untuk studi lanjutan mengenai integrasi konsep klasik Islam dengan
praktik kesehatan mental modern.

Article History:  Received: 2025-7-18 Revissed: 2025-9-27 Accepted: 2025-12-22

PENDAHULUAN

Kesehatan jiwa merupakan aspek fundamental dalam kehidupan manusia, karena
tanpa kondisi mental yang sehat, seseorang akan kesulitan menjalani kehidupannya
dengan baik. Sejak masa lampau, para filsuf telah menekankan pentingnya keseimbangan
batin sebagai dasar kebahagiaan dan kebijaksanaan hidup. Demikian pula, para ulama
dari berbagai tradisi agama menempatkan kesehatan jiwa sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dari keimanan dan akhlak yang mulia (Sanjari & Pratiwi Nurlita, 2023). Al-
Ghazali menyatakan bahwa jiwa adalah inti dari manusia. Jika jiwa sehat, maka seluruh
perilaku dan kehidupan manusia juga akan baik. Baginya, kesehatan jiwa fundamental
karena menentukan kualitas iman, ibadah, dan akhlak (Mujahid & Fani, 2024). Bahkan di
era modern, perhatian ini semakin berkembang dengan hadirnya ilmu psikologi dan
psikiatri yang mengkaji aspek kesehatan jiwa secara ilmiah.

Pada awal perkembangannya, psikologi modern berusaha keras menjadi ilmu
yang benar-benar objektif. Demi mencapai hal itu, banyak hal yang dianggap sulit diukur
dengan angka dan metode eksperimen kemudian dikesampingkan. Salah satu yang paling
banyak terabaikan adalah dimensi spiritual dalam diri manusia.Kecenderungan ini
memang membawa kemajuan besar dalam memahami manusia dari sisi rasional dan
biologis. Akan tetapi, dalam prosesnya, sisi terdalam dari manusia seakan kehilangan
ruang. Seolah-olah manusia hanya dinilai dari seberapa baik ia beradaptasi dengan
lingkungannya, atau seberapa sehat fungsi pikirannya (Taqwa et al, 2024). Padahal
fenomena gangguan kesehatan mental semakin kompleks sehingga membutuhkan
pendekatan yang lebih integratif (Nur et al., n.d.). Salah satu pemikir Muslim yang
memberikan kontribusi signifikan dalam bidang ini adalah Ibn Hazm Al-Andalusi (994-
1064 M). Pemikirannya tentang jiwa dan penyembuhannya menawarkan perspektif yang
menarik untuk dikaji lebih mendalam. Dengan menekankan keselarasan antara akal, hati,
dan tindakan dalam pembentukan karakter dapat memberikan alternatif bagi
pendekatan psikologi kontemporer (Mohamad, S. & Zhang, n.d.).

Adapun penelitian terdahulu yang membahas pemikiran Ibn Hamz yakni sebagai
berikut: Gonzalez dan Martinez (2022) dalam artikel mereka "Conceptions of the Soul, the
Body, and the Intellect in Ibn Hazm of Cérdoba” menelaah pemikiran Ibn Hazm tentang
hubungan antara jiwa, tubuh, dan akal dalam kerangka filsafat Islam klasik. Mereka
menyimpulkan bahwa jiwa menurut Ibn Hazm adalah entitas independen dengan peran
integral dalam proses rasional (Quintana, 2024). kemudian dalam alam makalah berjudul
"Ibn Hazm's Ethical Psychology in Kitab al-Akhlaq wa-al-Siyar: A Framework for Inner
Reform” menekankan bagaimana Ibn Hazm memandang jiwa sebagai pusat moralitas
yang harus ditundukkan melalui latihan etika dan kontrol diri (Zakariya, 2020). "Religious
Ethics and the Soul in the Thought of Ibn Hazm Al-Andalusi” mengeksplorasi hubungan
antara pembentukan jiwa religius dan pendidikan akhlak dalam kerangka pemikiran Ibn

Volume 9, Number 2, 2025
139



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman

Hazm (Abdul Khobir, 2017). The Virtues Basics According to Ibnu Hazm al-Andalusi”
membahas bagaimana konsep kebajikan moral seperti keadilan dan kejujuran
merefleksikan jiwa yang sehat menurut Ibn Hazm (Oktaviano, 2015).

"laminan Sosial dalam Pandangan Ibnu Hazm dan Relevansinya dengan
Pengembangan Jaminan Sosial di Indonesia” mengaitkan pandangan Ibn Hazm tentang
jiwa kolektif dan tanggung jawab sosial sebagai dasar kebijakan kontemporer (Atik
Wartini. “Jaminan Sosial Dalam Pandangan Ibn... - Google Scholar, n.d.). "On the Way of
Truth": Ibn Hazm's Tawq al Hamamah and the Epistemology of Love Artikel ini
mengeksplorasi pandangan Ibn Hazm tentang cinta dan perpisahan dalam Tawgq al-
Hamamah, dengan fokus pada aspek psikologis dan emosional dari pengalaman cinta dan
kehilangan (Jalal abd Al ghani, 2016). Ibn Hazm’s Ideas about Education and Upbringing
and the Impact on Islamic Education in the Muhammadiyah Society Studi ini menganalisis
pemikiran Ibn Hazm tentang pendidikan dan pengembangan potensi manusia, serta
dampaknya terhadap sistem pendidikan Islam di lingkungan Muhammadiyah (Jalal abd
Al ghani, 2016). Salud y Enfermedad del Alma en Al-Andalus: un Estudio Introductorio a
través de las Obras Etica y Poética de Ibn Hazm e Ibn Gabirol” menganalisis konsep
kesehatan dan penyakit jiwa dalam karya-karya etika dan puisi Ibn Hazm serta Ibn
Gabirol. Penelitian ini menyoroti bagaimana pemikiran mereka mencerminkan
pemahaman tentang kesehatan mental di Al-Andalus (Jalal abd Al ghani, 2016).
"Contemporary Scholarship on Classical Islamic Psychology: A Scoping Review" meninjau
perkembangan penelitian kontemporer dalam psikologi Islam klasik, termasuk
kontribusi Ibn Hazm dalam memahami jiwa, etika, dan pengobatan penyakit psikologis
(Elzamzamy, K., Bader, R. K. & Bilge Bircan, F., n.d.). Ibn Hazm Concept of Human Behavior
Psychological Perspective ini berfokus pada mengeksplorasi prilaku manusia menurut
Ibn Hazm (Mawaddah et al., 2024).

Dalam uraian diatas terlihat lebih banyak menyoroti aspek filsafat jiwa, etika,
pendidikan, cinta, dan tanggung jawab sosial, belum ada yang membahas tentang
penyembuhan jiwa di zaman modern. Penelitian ini berusaha menghadirkan pemikiran
Ibn Hazm sebagai jalan penyembuhan jiwa yang bisa dirasakan maknanya oleh manusia
masa kini. Di tengah kehidupan modern yang sarat tekanan, kecemasan, dan kehilangan
makna, gagasan Ibn Hazm tentang muhasabah, kesederhanaan, kekuatan cinta, dan
latihan moral menjadi sumber inspirasi yang menenangkan (Sahputra & Farma, 2023).
Pemikirannya tentang jiwa dapat dipraktikkan sebagai cara merawat batin agar lebih
seimbang secara rasional, emosional, dan spiritual. Dengan memadukan dimensi akal dan
hati, Ibn Hazm menawarkan gambaran bahwa kesehatan mental sejati lahir dari jiwa yang
jernih, penuh kasih, dan terhubung dengan nilai-nilai luhur. Penelitian ini ingin
menegaskan bahwa warisan klasik Islam dapat menjadi pegangan praktis yang
menguatkan manusia di tengah tantangan psikologis zaman modern.

Dalam penelitian ini ada 3 asumsi yang menjadi dasar yakni pertama bagaimana
konsep jiwa menurut Ibn Hazm. Kedua apa saja akar penyakit jiwa Menurut Ibn Hazm.
Ketiga bagaimana penyembuhan penyakit jiwa menurut Ibn Hazm. Tujuan penelitian ini
untuk menggali dan merekonstruksi pemikiran Ibn Hazm tentang konsep jiwa, akar
penyakit jiwa, dan metode penyembuhannya, serta menegaskan relevansi gagasan
tersebut sebagai model alternatif dalam menghadapi persoalan kesehatan mental
kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berupaya memahami
pemikiran klasik secara deskriptif, tetapi juga menghadirkannya sebagai kontribusi nyata
bagi pengembangan psikologi Islam dan praktik kesehatan mental modern yang lebih
integratif, humanis, dan berbasis nilai spiritual. Selain itu, manfaat penelitian ini juga

140 Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm

berpotensi memberikan landasan teoretis bagi pengembangan intervensi psikologis yang
mengintegrasikan aspek spiritual dan moral dalam praktik kesehatan mental.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan fokus pada analisis teks
(textual analysis) sebagai dasar kajian. Unit analisis yang menjadi perhatian adalah
pemikiran Ibn Hazm mengenai jiwa, akar penyakit jiwa, dan metode penyembuhannya
sebagaimana terdapat dalam karya-karya utamanya. Sumber data yang digunakan terdiri
atas sumber primer berupa teks asli Ibn Hazm, antara lain Bijak dan Bahagia serta Risalah
Cinta, yang memuat refleksi filosofis dan moral tentang jiwa manusia. Sementara itu,
sumber sekunder berupa literatur akademik kontemporer seperti jurnal, buku, maupun
artikel yang mengulas pemikiran Ibn Hazm dan psikologi Islam klasik, dipilih secara ketat
agar tetap relevan. Dengan demikian, data penelitian tidak hanya bertumpu pada teks
klasik, tetapi juga memperhatikan interpretasi modern yang dapat memperkaya analisis
(Creswell, ]. W. & Poth, n.d.).

Proses pengumpulan data dilakukan dengan studi pustaka melalui tahapan
identifikasi, pencatatan, dan kategorisasi teks yang membahas konsep-konsep utama
terkait jiwa, penyakit jiwa, dan penyembuhan jiwa menurut Ibn Hazm. Selanjutnya, data
dianalisis dengan metode analisis konten kualitatif melalui pembacaan mendalam,
klasifikasi tema, dan interpretasi makna. Analisis ini tidak hanya mengungkap isi teks,
tetapi juga menafsirkan relevansinya dengan kondisi sosial-psikologis masa kini. Setelah
itu, hasil interpretasi dibandingkan dengan literatur psikologi modern untuk menemukan
titik temu dan perbedaan yang signifikan. Dengan langkah ini, penelitian berupaya
merekonstruksi gagasan Ibn Hazm secara sistematis sekaligus menghadirkannya sebagai
alternatif yang relevan untuk menjawab tantangan kesehatan mental kontemporer
(Moleong, 2021). Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan
psikologi Islam dan memberikan alternatif pendekatan dalam mengatasi berbagai
permasalahan kesehatan mental.

PEMBAHASAN
1. Jiwa Menurut Ibn Hazm

Ibn Hazm Al-Andalusi memandang jiwa (nafs) sebagai pusat dari seluruh aktivitas
moral dan intelektual manusia. Menurut Ibn Hazm, jiwa adalah substansi yang mandiri
dan abadi, yang tidak tergantung pada keberadaan tubuh fisik. Jiwa memiliki
eksistensinya sendiri yang tetap, meskipun tubuh mengalami perubahan atau bahkan
kematian. Dalam pandangan ini, jiwa bukanlah produk dari materi atau fungsi biologis
semata, melainkan suatu entitas yang menjadi inti dari keberadaan manusia (Muhammad
Utsman Najati, 2002).

Lebih jauh, Ibn Hazm menjelaskan bahwa jiwa merupakan pusat dari kesadaran
dan moralitas manusia. Jiwa bertanggung jawab atas tindakan, pilihan, dan nilai-nilai
yang dianut seseorang. la menjadi sumber dorongan untuk berbuat baik atau buruk, serta
tempat bersemayamnya niat dan kehendak. Karena itu, segala bentuk aktivitas manusia
- baik dalam pikiran, ucapan, maupun perbuatan - berakar dari keadaan jiwanya. Jiwa
yang sehat dan bersih akan mendorong pada perilaku yang baik dan etis, sedangkan jiwa
yang rusak dapat menjerumuskan manusia pada penyimpangan moral (Muhammad
Utsman Najati, 2002).

Ibn Hazm juga membagi jiwa ke dalam dua aspek utama, yaitu aspek rasional dan
aspek Afektif. Aspek rasional berkaitan dengan akal, yakni kemampuan untuk berpikir,
memahami, dan menimbang suatu persoalan secara objektif. Sedangkan aspek Afektif

Volume 9, Number 2, 2025
141



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman

berkaitan dengan emosi adalah perasaan, seperti cinta, benci, harapan, dan ketakutan.
Keseimbangan antara dua aspek ini sangat penting bagi kesehatan jiwa. Jiwa yang baik
adalah jiwa yang mampu mengendalikan emosinya dengan akal sehat, serta
menggunakan akalnya dengan penuh kasih dan empati.

Jiwa ]
1 1
4 hY ™
|
Subtansi mandiri Dimensi rasional Pusat Kesadaran dan etika Dimensi Afektif
(tidak bergantung pada tubuh) (berpikiran, menilai (Identitas, Moral dan Penggerak (cinta, benci, takut
dan memutuskan) tindakan) dan harapan)
Gambar 1

Jiwa Menurut Ibn Hazm

2. Akar Penyakit Jiwa Menurut Ibn Hazm

Dalam karyanya Bijak dan Bahagia, ada tiga akar utama penyakit jiwa atau
penyakit hati yang menjadi sumber berbagai perilaku negatif dan ketidakseimbangan
dalam kehidupan manusia. Di puncak bagan terdapat “Akar Penyakit” yang menunjukkan
bahwa berbagai penyimpangan perilaku atau kondisi batin negatif berasal dari akar-akar
tertentu yang lebih dalam dan mendasar dalam diri seseorang (Hazm, 2005).

Pertama, akar penyakit bisa berasal dari masalah psikologi, yang meliputi sikap
negatif terhadap orang lain seperti dengki (keinginan agar orang lain kehilangan nikmat),
kesombongan (merasa lebih tinggi dari orang lain), dan kerakusan (ketidakmampuan
mengendalikan nafsu duniawi). Penyakit ini timbul dari interaksi yang tidak sehat dalam
masyarakat dan menunjukkan kurangnya kontrol diri serta empati terhadap sesama
(Hazm, 2005).

Akar kedua bersumber dari cinta dunia yang berlebihan. Individu yang terlalu
mencintai dunia akan mengalami takut miskin, takut secara tidak proporsional, dan
kemarahan yang tak terkendali. Ketiganya menunjukkan kegelisahan batin akibat
keterikatan yang dalam terhadap harta, status, atau kenikmatan duniawi. Ketakutan dan
kemarahan ini tumbuh karena seseorang tidak memiliki rasa cukup (qana’ah) atau
ketenangan hati, dan akhirnya bisa memicu stres serta konflik dalam hidupnya (Hazm,
2005).

Akar ketiga berasal dari putus asa, yaitu kondisi batin yang mengalami kegelapan
dan kehilangan harapan. Gejalanya seperti hilang semangat hidup dan merasa bahwa
semua hal adalah sia-sia. Putus asa merupakan kondisi yang sangat membahayakan
karena bisa membuat seseorang kehilangan arah hidup dan makna eksistensialnya.
Ketika makna dan tujuan hidup menghilang, maka motivasi untuk bertumbuh, berbuat
baik, dan menjalani hidup dengan positif pun ikut hilang. Oleh karena itu, akar-akar
penyakit ini harus dikenali dan ditangani melalui pendekatan spiritual dan pendidikan
jiwa yang mendalam (Hazm, 2005).

142 Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm

Akar Penyakit Jiwa

el

Berakar dari masaiah Berakar pada Cinta Berakar pada Putus Asa
psikoiogi Dunia
* Dengki : Ingin orang * Takut miskin * Hilang semangat
lain Kehilangan * Takut tidak proporsial hidup
Nikmatnya e kemarahan Tak » Merasa semua sia-sia
» Kesombongan: terkendali

merasa lebih tinggi
dari orang lain

 Kerakusan: tidak bisa
mengendalikan nafsu
dan keinginan duniawi

Gambar 2
Akar Penyakit Jiwa Menurut Ibn Hazm

3. Penyembuhan Penyakit Jiwa Menurut Ibn Hazm

Dalam metode penyembuhan penyakit jiwa, Ibn Hazm mengintegrasikan
pendekatan rasional dan spiritual. la menekankan pentingnya pengetahuan ('ilm) yang
benar sebagai fondasi penyembuhan, karena banyak penyakit jiwa berakar pada
kesalahpahaman dan ketidaktahuan (Khobir et al.,, 2022). Seperti halnya disebutkan
diatas yang berakar dari masalah psikologi ia menekankan pengenalan dan penyadaran
akan kelemahan serta penyakit jiwa. seseorang tidak akan mampu memperbaiki jiwanya
sebelum mengenali kecenderungan negatif dalam dirinya, seperti dengki, kemarahan, dan
kesombongan (Mawaddah et al.,, 2024). Oleh karena itu, proses pelatihan jiwa dimulai
dari muhasabah (introspeksi diri), di mana seseorang menilai dan mengkaji kembali
perilaku dan niatnya. Dengan mengenali kelemahan ini, jiwa dapat diarahkan menuju
perubahan yang lebih baik (Hazm, 2005).

Kemudian untuk masalah cinta dunia ia menekankan kebahagiaan tidak terletak
pada kenikmatan duniawi, tetapi pada hidup yang selaras dengan kebenaran dan
kebajikan. Jiwa yang telah terlatih akan merasakan kedamaian dalam kesederhanaan,
keteguhan dalam ujian, dan kenikmatan dalam memberi kebaikan. Dengan demikian,
penyembuhan jiwa bukan hanya proses spiritual, tetapi juga jalan praktis menuju hidup
yang penuh makna dan kebahagiaan abadi (Hazm, 2005).

Setelah itu dalam penyembuhan putus asa ia menekankan untuk pembiasaan
terhadap akhlak mulia melalui latihan dan pengendalian diri. Ibn Hazm percaya bahwa
jiwa manusia dapat dilatih seperti halnya tubuh. Sifat-sifat seperti sabar, jujur, rendah
hati, dan kasih sayang perlu dipraktikkan terus-menerus, bahkan ketika bertentangan
dengan hawa nafsu. Pentingnya memaksa jiwa untuk taat kepada akal sehat dan nilai-nilai
moral, karena kebiasaan itu akan menumbuhkan karakter yang kuat dan stabil. Disiplin
batin ini menciptakan daya tahan terhadap godaan serta kesabaran dalam menghadapi
cobaan hidup (Hazm, 2005).

Tidak hanya itu cinta juga bisa menjadi penyembuhan jiwa karena ia memurnikan
hati dari sifat-sifat buruk seperti dengki, sombong, dan putus asa. Dalam Risalah Cinta,
Ibn Hazm menggambarkan cinta sejati sebagai kekuatan suci yang menumbuhkan
keikhlasan, kesabaran, dan pengorbanan, sehingga membuat jiwa menjadi lebih lembut

Volume 9, Number 2, 2025
143



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman

dan siap menerima kebenaran (Jalal abd Al ghani, 2016). Cinta yang benar, baik kepada
sesama manusia maupun kepada Tuhan, menjadi energi spiritual yang memperbaiki luka
batin dan menuntun manusia menuju ketenangan. Bahkan rasa sakit akibat cinta,
menurutnya, adalah bagian dari proses pendewasaan jiwa, menjadikan manusia lebih
kuat, peka, dan penuh makna dalam menjalani hidup (Hazm, 2009). Pendekatan
penyembuhan Ibn Hazm bersifat terpadu, memadukan perbaikan pola pikir,
pengendalian emosi, penguatan spiritual, dan perubahan perilaku (Mubarak, n.d.).

PEMBAHASAN

Pemikiran Ibn Hazm tentang jiwa menghadirkan pendekatan menyeluruh yang
sangat relevan dengan tantangan kesehatan mental kontemporer. Dalam artikel
"Constructing the ‘Self’ in Islamic Psychology: Challenges and Opportunities” , Konsep diri
dalam psikologi Islami dengan menekankan pentingnya integrasi antara tiga elemen
utama: nafs (jiwa), qalb (hati), dan ‘aql (akal). [a menegaskan bahwa diri dalam Islam
bukan sekadar entitas biologis, melainkan struktur spiritual-psikologis yang kompleks, di
mana nafs merupakan pusat kecenderungan dan keinginan, qalb sebagai pusat moral dan
spiritual, dan ‘aql sebagai alat berpikir dan penimbang (Arroisi et al., 2024).

Dalam jurnal "Exploring the Concept of Nafs in Islamic Counseling”, Apriyanti dan
Syamsul Rizal menguraikan bahwa jiwa (nafs) dalam psikologi Islami mencakup dua
aspek utama yang saling melengkapi, yaitu aspek rasional dan aspek afektif. Aspek
rasional diwakili oleh akal (‘aql) yang berfungsi untuk berpikir, memahami, dan
menimbang realitas secara objektif, sementara aspek afektif mencakup dorongan emosi
dan motivasi batiniah seperti cinta, benci, harapan, dan ketakutan. Mereka menekankan
bahwa keberfungsian jiwa yang sehat bergantung pada kemampuan seseorang dalam
mengelola kedua aspek ini secara seimbang. Ketika akal mampu mengarahkan emosi
dengan bijak, maka individu akan mampu membuat keputusan moral yang benar dan
mencapai ketenangan jiwa. Pandangan ini sejalan dengan gagasan Ibn Hazm yang
membagi jiwa ke dalam dua dimensi tersebut, serta menekankan pentingnya
keharmonisan antara keduanya sebagai dasar dari perilaku etis dan kesehatan psikologis
manusia (Fadila Apriyanti, Rizal, dan Mohammad, n.d.).

Krisis kesehatan mental di Indonesia semakin menonjol dalam satu dekade
terakhir (Faridah et al.,, 2025). Data dari Kementerian Kesehatan dan berbagai survei
menunjukkan peningkatan kasus depresi, kecemasan, hingga percobaan bunuh diri,
terutama di kalangan remaja dan mahasiswa. Faktor penyebabnya berlapis, mulai dari
tekanan akademik, persaingan kerja, hingga disrupsi sosial akibat perkembangan
teknologi digital. Pola hidup materialistik juga menambah beban psikologis, membuat
individu merasa hampa dan kehilangan makna hidup (Nugroho et al., 2022). Kondisi ini
sejalan dengan identifikasi Ibn Hazm yang menyebut tiga akar penyakit jiwa: iri hati dan
kesombongan, cinta dunia yang berlebihan, serta putus asa. Dengan demikian, gagasan
Ibn Hazm menghadirkan landasan konseptual yang selaras dengan realitas krisis di
Indonesia. Perspektif ini memperlihatkan pentingnya pendekatan integratif yang tidak
hanya medis, tetapi juga moral dan spiritual.

Strategi pertama yang ditawarkan Ibn Hazm adalah muhasabah atau introspeksi
diri. Proses ini melibatkan refleksi mendalam terhadap niat, pikiran, dan tindakan
seseorang setiap hari. Dalam praktik pendidikan kesehatan mental di Indonesia,
muhasabah dapat diimplementasikan melalui jurnal harian, konseling kelompok, atau
program mentoring. Temuan penelitian di SMP IT Ibnu Halim Medan menunjukkan
bahwa muhasabah sangat efektif dilakukan sebagai bentuk dari pembinaan karakter siswa.
Hal ini terlihat dari perubahan nyata, di mana siswa yang semula kurang disiplin menjadi

144 Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm

lebih taat aturan dan peduli terhadap guru maupun teman. Dalam konteks kesehatan
mental yang lebih luas, praktik serupa berfungsi membantu individu mengenali emosi
negatif, seperti amarah atau rasa iri, agar tidak berkembang menjadi gangguan psikologis
serius. Peneliti juga mencatat bahwa dengan bermuhasabah dapat menemukenali ucapan,
perbuatan dan sikap yang berlebihan atau bertentangan sama sekali dengan ajaran agama
(Tanjung et al,, 2021). Mekanisme refleksi ini sejalan dengan upaya psikologis modern
yang menekankan evaluasi diri sebagai bagian dari regulasi emosi (Thoyibah & Surawan,
2025). Dengan membiasakan refleksi diri, baik siswa, mahasiswa, maupun pekerja
menjadi lebih sadar terhadap pola pikir dan perasaan yang mengganggu.

Kedua untuk masalah cinta dunia yang berlebihan, Ibn Hazm menekankan bahwa
kebahagiaan sejati tidak terletak pada kenikmatan materi, tetapi pada hidup yang selaras
dengan kebenaran dan kebajikan. Pandangan ini sejalan dengan QS Al-Hadid ayat 20 yang
menyebut dunia hanyalah permainan, perhiasan, dan kesenangan yang menipu, sehingga
berlebihan dalam mengejar materi justru menjauhkan dari ketenangan batin. Dalam
konteks modern, fenomena Fear of Missing Out (FOMO) yang mendorong perilaku
konsumtif mencerminkan bentuk baru dari cinta dunia, di mana individu terjebak dalam
kecemasan sosial dan rasa takut tertinggal tren (Asriadi Rauf, 2023). Ibn Hazm
mengajarkan bahwa jiwa yang terlatih akan menemukan kedamaian dalam
kesederhanaan, sedangkan Islam menekankan nilai qana’ah, syukur, dan pengendalian
diri sebagai penawar dari sikap konsumtif. Dengan demikian, baik perspektif klasik
maupun kontemporer menekankan pentingnya kesederhanaan sebagai cara mengurangi
stres finansial dan ketidakpuasan hidup. Jika prinsip ini dihidupkan, masyarakat tidak
hanya akan terhindar dari jebakan materialisme, tetapi juga memperoleh kesejahteraan
mental yang lebih stabil.

Ketiga Ibn Hazm menekankan riyadhah al-nafs sebagai strategi penyembuhan jiwa
melalui pembiasaan akhlak mulia, seperti sabar, rendah hati, dan kasih sayang yang
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. Latihan ini tidak hanya bersifat spiritual,
tetapi juga melatih kontrol diri sehingga memperkuat daya tahan psikologis individu
dalam menghadapi tekanan hidup. Pemikiran tersebut sejalan dengan konsep pendidikan
karakter dalam tradisi tasawuf, sebagaimana terlihat pada penelitian di Tarekat
Qadiriyah Nagsyabandiyah Suryalaya. Melalui praktik riyadhah seperti dzikir,
giyamullail, puasa, dan pengabdian sosial, santri dibiasakan untuk melatih disiplin
spiritual sekaligus membangun empati dan kerendahan hati. Dampaknya, perilaku dan
kepribadian mereka mengalami perubahan positif secara konsisten (Asriadi Rauf, 2023).
Sehingga menunjukkan bahwa riyadhah tidak hanya berfungsi sebagai model pendidikan
akhlak, tetapi juga sebagai sarana terapi jiwa yang relevan dalam konteks modern.

Salah satu aspek yang menarik dalam metode penyembuhan jiwa Ibn Hazm adalah
peran cinta (mahabbah) sebagai energi penyembuhan yang mengubah jiwa dari kondisi
sakit menjadi sehat. Menurut Sustriana Saragih dan Kwartarini Wahyu Yuniarti. Jurnal ini
menunjukkan bahwa cinta yang penuh empati (empathic love) berperan sebagai energi
penyembuhan psikologis, membantu individu pulih dari luka batin dan kondisi depresi
(Saragih & Yuniarti, 2021). Dalam praktik klinis modern, integrasi nilai-nilai spiritual
klasik seperti yang diajarkan Ibn Hazm terbukti meningkatkan efektivitas terapi,
terutama dalam konteks psikoterapi Muslim. Studi Integrating Spiritual Interventions in
Islamic Psychology menunjukkan bahwa klien yang menerima pendekatan berbasis nilai
agama dan budaya menunjukkan tingkat kepuasan dan keterlibatan yang lebih tinggi
dalam terapi (Juraida Latif et al., 2024). Dengan demikian, eksplorasi terhadap
penyembuhan jiwa dalam pemikiran Ibn Hazm berkontribusi tidak hanya
menggabungkan rasionalitas dan emosionalitas, tetapi juga menempatkan spiritualitas

Volume 9, Number 2, 2025
145



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman

sebagai fondasi utama kesehatan jiwa. Pendekatan Ibn Hazm menawarkan inspirasi bagi
pengembangan model kesehatan mental masa depan yang lebih manusiawi, bermakna,
dan berakar pada nilai-nilai transendental.

KESIMPULAN

Pemikiran Ibn Hazm tentang jiwa memberikan kontribusi yang sangat signifikan
dalam memahami kesehatan mental. Pertama jiwa sebagai entitas abadi yang menjadi
pusat moralitas dan kesadaran manusia, yang terdiri dari aspek rasional dan afektif.
Kedua akar utama penyakit jiwa terdiri dari tiga hal—masalah psikologis (seperti dengki
dan kesombongan), cinta dunia yang berlebihan, dan putus asa Ketiga untuk mengatasi
itu Ibn Hazm menyusun metode penyembuhan jiwa secara terpadu melalui introspeksi
diri, pengetahuan yang benar, pelatihan akhlak, kesederhanaan hidup, serta kekuatan
cinta. Relevansi pemikiran Ibn Hazm tidak hanya terbukti dalam konteks klasik, tetapi
juga dalam menjawab tantangan kesehatan mental di era digital saat ini, di mana manusia
menghadapi tekanan emosional, kecemasan sosial, dan disorientasi nilai.

Penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya literatur psikologi Islam dengan
menghidupkan kembali kearifan klasik Ibn Hazm sebagai landasan wuntuk
mengembangkan model kesehatan mental yang lebih integratif dan berbasis nilai
spiritual. Selain itu, pendekatan Ibn Hazm dapat diadaptasi ke dalam berbagai intervensi
psikoterapi modern, khususnya untuk populasi Muslim yang membutuhkan model terapi
yang sesuai dengan nilai budaya dan agamanya.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus yang masih bersifat konseptual;
untuk penelitian selanjutnya, diperlukan pengembangan studi empiris yang menguji
efektivitas penerapan konsep-konsep Ibn Hazm dalam praktik klinis modern. Penelitian
lanjutan juga disarankan untuk mengeksplorasi integrasi antara teori jiwa klasik dengan
temuan-temuan neurosains kontemporer guna membangun model psikologi Islam yang
lebih adaptif dan aplikatif.

Daftar Pustaka
Abdul Khobir. (2017). Pandangan Ibnu Hazm Al-Andalusi tentang Etika Religius dan
Aktualisasinya dalam Pendidikan. 2(2), 252-272.

Arroisi, J., Muslih, M. K,, & Inayah, N. (2024). Coping Discrepancy Between Rationality and
Religiosity: Analysis of the Balancing Model in Islamic Psychology. Cyprus Turkish
Journal of Psychiatry and Psychology, 6(1), 69-75.
https://doi.org/10.35365/ctjpp.24.4.08

Asriadi Rauf. (2023). Pendidikan karakter berbasis riyadhah tarekat Qadiriyah
Nagsyabandiyah suryalaya. Istiqgamah: Jurnal limu Tasawuf, 4(2), 81-105.

Atik Wartini. “Jaminan Sosial Dalam Pandangan Ibn... - Google Scholar. (n.d.). Retrieved
November 29, 2025, from
https://scholar.google.com/scholar?hl=id&as_sdt=0%2C5&q=Atik+Wartini.+%E2
%80%9CJaminan+Sosial+Dalam+Pandangan+Ibn+Hazm+Dan+Relevansinya+Deng
an+Pengembangan+Jaminan.%E2%80%9D+]Jurnal+Hunafa%2C+2014&btnG=

Creswell, ]. W. & Poth, C. N. (n.d.). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among
Five Approaches (5th ed.). SAGE Publications.

146 Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality



Penyembuhan Jiwa dalam Perspektif Ibn Hazm

Elzamzamy, K., Bader, R. K. & Bilge Bircan, F. (n.d.). “Contemporary Scholarship on
Classical Islamic Psychology: A Scoping Review.” Journal of Muslim Mental Health,
18(1), 2.

Fadila Apriyanti, Rizal, dan Mohammad. (n.d.). “Exploring the Concept of Nafs in Islamic
Counseling: A Comprehensive Analysis of Philosophical Foundations and
Implications for Education,” : HEUTAGOGIA: Journal of Islamic Education, 4, no. 2,
124-140.

Faridah, F., Zamroni, M., Estuningtyas, R. D., Yusuf, M., & Fadilah, U. (2025). Komunikasi
Empati Dalam Menciptakan Kesehatan Mental Masyarakat Modern. RETORIKA :
Jurnal  Kajian = Komunikasi Dan  Penyiaran Islam, 7(2), 120-134.
https://doi.org/10.47435 /retorika.v7i2.4218

Hazm, 1. (2005). Bijak dan Bahagia Psikologi Moral untuk Hidup.
Hazm, 1. (2009). Risalah Cinta.

Jalal abd Al ghani. (2016). “On the Way of Truth”: Ibn Hazm’s Tawq al Hamamah and the
Epistemology of Love. Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hung, 69(1), 37-62.
https://doi.org/10.1556/062.2016.69.1.3

Juraida Latif, Dockrat, S., & Rassool, G. H. (2024). Integrating Spiritual Interventions in
Islamic Psychology: A Practical Guide. In A Practical Guide (1st ed. (Vol. 61).

Khobir, A., Nasrudin, M., & Rif’iyati, D. (2022). Etika Religius dalam Pandangan Ibn Hazm
Al-Andalusi. Penerbit NEM.

Mawaddah, L. B, Soleh, A. K., Psikologi, M., Islam, U., Maulana, N., Ibrahim, M., Islam, U.,
Maulana, N., & Ibrahim, M. (2024). Ibn Hazm Concept of Human Behavior
Psychological Perspectiv. 8762, 181-192.

Mohamad, S. & Zhang, L. (n.d.). Comparative Analysis of Ibn Hazm'’s Theory of Emotions
and Contemporary Positive Psychology. Journal of Cross-Cultural Psychology, 54(5),
612-631.

Moleong, L.]. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif.

Mubarak, A. (n.d.). “Ibn Hazm’s Therapeutic Approach to Spiritual Ailments:
Contemporary Relevance.” Islamic Quarterly, 68, no. 1, 55-78.

Muhammad Utsman Najati. (2002). Jiwa dalam pandangan filosof muslim. Pustaka
Hidayah.

Mujahid, K., & Fani, F. A. (2024). Islamic Worldview: Konsep Jiwa Menurutimam Ghazali.
TSAQOFAH Jurnal Penelitian Guru Indonesia, 5, 1435-1442.

Nugroho, A. B., Al Asri, H. B,, & Pramesti, A. A. (2022). Survei Kesadaran Mental Mahasiswa
Upn Veteran Yogyakarta Di Era Digital Dan Covid-19. Jurnal Kesehatan Masyarakat
(Undip), 10(1), 38-42. https://doi.org/10.14710/jkm.v10i1.31611

Volume 9, Number 2, 2025
147



Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh, N. Aulia Murman

Nur, A, Halifah, V., & Yanti, C. A. D. (n.d.). Konseling Berbasis Kearifan Lokal: Solusi untuk
Isu Kesehatan Mental Generasi Z. 126-139.

Oktaviano, W. (2015). Dasar-dasar Keutamaan Menurut Ibnu Hazm al-Andalusi. Al Zahra.

Quintana, P. (2024). Conceptions of the Soul, the Body and the Intellect in Ibn Hazm of
Cordoba. Revista Esparnola de Filosofia Medieval, 31(2 SE-ARTICLES), 15-33.
https://doi.org/10.21071 /refime.v31i2.16349

Sahputra, V. N,, & Farma, M. D. (2023). Ibnu Hazm: (384h / 994m - 456h / 1064m)
Epistemologi dalam Pendidikan. Al Mabhats : Jurnal Penelitian Sosial Agama, 8(2),
105-124. https://doi.org/10.47766/almabhats.v8i2.2076

Sanjari, J.,, & Pratiwi Nurlita. (2023). Konsep Kesehatan Mental Perspektif Imam Al-
Ghazali Dalam Kitab Thya Ulumuddin. HASBUNA : Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 225-
241. https://doi.org/10.70143 /hasbuna.v3i1.222

Saragih, S., & Yuniarti, K. W. (2021). Empathic Love Therapy to Reduce Depression among
Female Victims of Domestic Violence. Gadjah Mada Journal of Professional
Psychology (GamaJPP), 7(2), 203. https://doi.org/10.22146/gamajpp.68865

Tanjung, F., Ellisa, & Alwiansyah, M. (2021). Implementasi Metode Muhasabah Dalam
Pembinaan Karakter Siswa Di Smp It Ibnu Halim Medan. Umsu Repository, 2(1), 1-
7.

Taqwa, U.’Alat, Awaludin, A., & Arroisi, J. (2024). Rekonseptualisasi Epistemologi: Metode
Islamisasi dalam Ilmu Psikologi Modern. Kalimah: Jurnal Studi Agama Dan
Pemikiran Islam, 21(1), 25-48. https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.10703

Thoyibah, F. A, & Surawan, S. (2025). Budaya Healing Di Kalangan Mahasiswa Gen Z:
Telaah Terhadap Regulasi Emosi Dalam Konteks Sosial Modern. Jurnal Al-Irsyad:
Jurnal Bimbingan Konseling Islam, 7(1), 23-44.,
https://doi.org/10.24952 /bki.v7i1.16097

Zakariya, H. (2020). Ibn Hazm ’s Views on Islamic Ethics with Special Reference to Kitab al-
Akhlag wa-al-Siyar. 11(1), 72-81.
https://doi.org/10.9734/ARJASS/2020/v11i130162

148 Spritualita : Journal of Ethics And Spirituality



