Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48

Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan Relevansinya
terhadap Kesehatan Mental

Moh. Fahmi Ilman Nafial*, Achmad Khudori Soleh?
12Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
*Corresponding email: infahmi05@gmail.com

Keywords:
Al-Shadr;
Al-Qur’an;
Chest; Mental
Health

Abstract

The concept of Al-Shadr in the Qur'an is an in-depth study of the spiritual aspects
that bridge the physical and spiritual dimensions of humans. This dimension is
central to receiving guidance and inner peace. The Qur'an describes Al-Shadr as
reflecting a person's spiritual and psychological state in relation to God's faith,
knowledge, and guidance. This study aims to dissect the concept of Al-Shadr
management in the Qur'anic perspective. Using the literature research method,
this study analyzes various literature sources including relevant books, journals,
and articles. The results show that (1) Al-Shadr has several variations of the
word with different meanings: Shadran (openness of the heart), Shadrahu
(spaciousness of the chest to accept Islam), Shadraka (expanding the chest and
filling it with faith), Shadr (prayer for spaciousness of the chest), al-Shudur
(God's knowledge of the contents of the chest), Shudurihim (retraction of things
in the heart), and Shudurikum (contents of the heart/chest). (2) Al-Shadr has
three main functions, namely the spaciousness of the chest, the function of
understanding, and the container of secrets (3) The management of Al-Shadr in
the Qur'an includes five aspects: asking for spaciousness, cleansing, maintaining
faith, calming with dhikr, and protecting from satanic whispers. This research
contributes by presenting a systematic conceptual framework for Al-Shadr
management based on the classification of its meaning variations and functions,
while simultaneously providing theological foundations for developing Qur'an-
based spiritual guidance methods.

Kata Kunci:
Al-Shadr; Al-
Qur'an; Dada;
Kesehatan
Mental

Abstrak

Konsep Al-Shadr dalam Al-Qur'an merupakan kajian mendalam tentang aspek
spiritual yang menjembatani dimensi fisik dan rohani manusia. Dimensi ini
menjadi pusat penerimaan hidayah dan Kketenangan batin. Al-Qur’an
menggambarkan bahwa Al-Shadr dapat mencerminkan kondisi spiritual dan
psikologis seseorang dalam relasinya dengan iman, pengetahuan, dan petunjuk
Allah. Penelitian ini bertujuan untuk membedah konsep pengelolaan Al-Shadr
dalam perspektif Al-Qur'an. Menggunakan metode penelitian pustaka, studi ini
menganalisis berbagai sumber literatur termasuk buku, jurnal, dan artikel yang
relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa (1) Al-Shadr memiliki beberapa
variasi kata dengan makna yang berbeda: Shadran (keterbukaan hati), Shadrahu
(kelapangan dada untuk menerima Islam), Shadraka (melapangkan dada dan
mengisinya dengan iman), Shadri (doa untuk kelapangan dada), al-Shudur
(pengetahuan Allah tentang isi dada), Shudurihim (pencabutan hal-hal dalam
hati), dan Shudurikum (isi hati/dada). (2) Al-Shadr memiliki tiga fungsi utama
yakni kelapangan dada, fungsi pemahaman, dan wadah rahasia (3) Pengelolaan
Al-Shadr dalam Al-Qur'an mencakup mencakup lima aspek: memohon
kelapangan, pembersihan, menjaga keimanan, menenangkan dengan dzikir, dan
melindungi dari bisikan setan. Kontribusi penelitian ini dengan menyajikan
kerangka konseptual pengelolaan Al-Shadr yang sistematis berdasarkan
klasifikasi variasi makna dan fungsinya, sekaligus memberikan landasan
teologis untuk pengembangan metode pembinaan spiritual berbasis Al-Qur'an.

Article History:

Acceptance date: 20 January 2026 Available Online: 31 January 2026

Website : http://jurnal.dokicti.org/index.php/JSSAH


mailto:infahmi05@gmail.com1

38 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1,2026, 37-48

PENDAHULUAN

Imam Muslim dan Ahmad meriwayatkan sebuah hadis yang menyatakan bahwa
Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya Allah SWT tidak memperhatikan penampilan
fisik dan harta kalian, melainkan Ia melihat pada hati dan amal perbuatanmu.”. Hadis ini
menekankan bahwa perhatian Allah terfokus pada hati (galb) karena hati merupakan
inti dari hakikat manusia (jawhar) dan pusat pengetahuan langsung (ma'rifat). Selain
itu, ketika Allah melihat amal perbuatan, hal ini menunjukkan bahwa tindakan lahiriah
adalah wujud dari kondisi hati, yang menjadi sumber utama dari segala aktivitas
manusia (Arafat, 2015). Qalb atau hati terdiri dari tiga bagian, yaitu shadr, fuad, dan
lubb. dimana Shadr merupakan bagian terluar yang berfungsi sebagai tempat masuknya
bisikan setan, nafsu, serta harapan dan keinginan (Sulaiman Muhammad Amir, Ugbatul
Khoir Rambe, 2022).

Menurut Quraish Shihab Al-Shadr diartikan sebagai wadah di mana Hati
bersemayam. Artinya, Al-Shadr adalah tempat di mana hati berinteraksi dengan
berbagai macam informasi dan pengaruh, baik yang positif maupun negatif. Al-Shadr
sendiri sering diasosiasikan dengan cahaya Islam yang bersemi di dalam dada,
merepresentasikan penerimaan iman dan Islam (Quraish Shihab, 2002). Dalam konteks
ini, Islam dipahami sebagai agama yang diwahyukan oleh Allah Swt., yang mencakup
pengakuan lisan, tindakan fisik, dan keyakinan mendalam. Islam memiliki dua
dimensi: lahiriah dan batiniah. Islam lahiriah dapat mencakup elemen-elemen yang
mungkin mengandung kemunafikan atau kemusyrikan, serta pandangan kafir jika
dilihat dari perspektif batiniah. Sebaliknya, Islam batiniah adalah bentuk kepatuhan
total kepada Allah Swt., yang melibatkan penyerahan jiwa dan hati untuk mengikuti
ketetapan-Nya. Inilah yang disebut sebagai [slam hakiki, di mana cahaya iman dan ihsan
bersinar terang (Al-Sayih, n.d.).

Dalam penampilannya, Al-Shadr berfungsi sebagai ruang di mana hati dan nafsu
bertemu, serta tempat akal beroperasi. Al-Tirmidzi menggambarkan Al-Shadr sebagai
inti dari segala aktivitas dan perbuatan manusia, yang memiliki peran penting dalam
memahami dan memanipulasi berbagai hal. Al-Shadr juga diibaratkan sebagai tempat
di mana raja dan prajurit bermusyawarah, menunjukkan bahwa ia adalah pusat dari
proses berpikir dan memahami ilmu yang diperoleh melalui pengalaman dan panca
indera (Al-Hakim al-Tirmidzi, 1995).

Al-Shadr juga digambarkan sebagai tempat yang menyimpan kemarahan,
kemunafikan, keangkuhan, ambisi, dan berbagai sifat negatif lainnya. Namun, shadr juga
berfungsi sebagai tempat bagi ketakwaan, kelapangan, tawakkal, dan berbagai sifat
positiflainnya. Penyebutan shadr dalam al-Qur'an memiliki makna kiasan yang merujuk
pada isi di dalamnya, yaitu qalb yang bersifat ruhani. Istilah shadr digunakan karena ia
berfungsi sebagai wadah bagi qalb, sehingga sering disebut sebagai bagian luar dari hati
(Amda & Daheri, 2020). Kemudian Shadr dapat diartikan sebagai dada yang terbuka,
yang menyimpan iman, kekufuran, serta pikiran baik dan buruk, termasuk hati. Konsep
dada ini tidak hanya merujuk pada aspek fisik, tetapi juga mencakup dimensi non-fisik.

Moh. Fahmi IIman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 39
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48

Dalam konteks ini, kata shadr juga dipahami sebagai hati yang siap menerima petunjuk
dan arahan (Priyanto, 2022). Setelah itu Al-Shadr adalah rongga tubuh yang berada di
depan dan berisi hal-hal negatif dan potensi-potensi lainnya (eva susilawati, 2022).

Kemudian Konsep Shadr mengajarkan sikap lapang dada dalam menghadapi
berbagai masalah, terbuka dalam menerima perbedaan pendapat, serta
mengedepankan komunikasi yang sopan dan beradab (Anam & Sholikhah, 2018).
Setelah itu Al-Shadr bermakna dada, hati, pergi, dan pikiran (Sri Wahyuni, 2017). Al-
Shadr adalah tempat bagi cahaya Islam, namun juga merupakan lokasi bagi sifat-sifat
negatif seperti dengki dan kejahatan (Andi Khuzaimah Tamin, 2022). Shadr memiliki
kapasitas besar untuk menyimpan keinginan dan keberanian menerima kejahatan dan
kemunafikan (Fuad Mahbub Siraj, 2018). Namun Shadr juga memiliki kemampuan
untuk merasakan dan menghayati emosional (Herlin Agustini, 2021). Akan tetapi untuk
mengenali itu Dada, diibaratkan oleh serambi yang berfungsi sebagai batas antara
aspek jasmani dan ruhani, di mana manusia berusaha mencari cahaya Islam melalui
pembelajaran tentang syariat dan penerapannya (La Ode Abdul Rachmad Sabdin
Andisiri, ArmanFaslih, 2018). Kemudian doa untuk menangkal kejahatan pada Shadr
adalah dengan membaca Syahadat (Nurul Fadhila, 2023).

Namun, berbagai kajian tersebut masih terbatas pada deskripsi teologis dan
makna simbolik tanpa menggali lebih jauh bagaimana konsep shadr dapat diterapkan
pembinaan kesehatan mental. Oleh karena itu, penelitian ini mencoba menghadirkan
perspektif baru dengan menafsirkan Al-Shadr tidak hanya sebagai simbol moral-
religius, tetapi juga sebagai struktur psikologis yang dapat dihubungkan dengan
dinamika emosi, konflik batin, dan proses penyembuhan spiritual. Dengan cara ini,
tulisan ini berupaya mengisi kekosongan pada kajian terdahulu dan menegaskan posisi
Al-Shadr sebagai jembatan antara konsep tasawuf dan psikoterapi kontemporer.

Dalam penelitian ini ada 3 fokus kajian utama pertama mengeksplorasi berbagai
Variasi Kata dan makna Al-Shadru dalam Al-Qur’an, kedua menganalisis Fungsi Al-
Shadru menurut Al-Qur’an, ketiga menguraikan Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an
dan Tafsir. Manfaat dari penelitian ini mencakup beberapa aspek penting. Pertama,
penelitian ini akan menambah khazanah pengetahuan dalam kajian Al-Shadr yang
masih terbatas pembahasannya, khususnya dalam konteks pengelolaannya. Kedua,
hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi para ilmuwan, peneliti, dan
praktisi dalam memahami konsep Al-Shadr secara lebih mendalam. Ketiga, penelitian
ini dapat memberikan kontribusi praktis bagi masyarakat Muslim dalam upaya
mengelola Al-Shadr mereka sesuai dengan pedoman Al-Qur'an.

METODE PENELITIAN

Fokus penelitian ini adalah Konsep Pengelolaan Al-Shadru dalam Perspektif Al-
Qur’an. Penelitian ini akan mengeksplorasi Konsep Pengelolaan Al-Shadru Perspektif Al-
Qur’an. Selain itu, penelitian juga akan meneliti tentang pengetahuan akan potensi diri
sendiri yang dapat membantu individu mengembangkan ketahanan mental dan

Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-
Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



40 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1,2026, 37-48

emosional. Dalam penulisan artikel ini, digunakan metode tafsir tematik (tafsir
mawdhu'i) yang merupakan pendekatan khas dalam kajian Al-Qur'an dan pustaka.
Metode tafsir tematik dipilih karena memungkinkan analisis komprehensif terhadap
satu tema tertentu dengan mengumpulkan seluruh kata yang terkait, kemudian
menganalisisnya secara holistik untuk menemukan pandangan Al-Qur'an yang utuh
tentang tema yang dikaji. Penelitian ini juga menggunakan kajian pustaka yang
bertujuan untuk merangkum informasi penting dari penelitian sebelumnya yang
relevan dengan topik yang sedang diteliti. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan
Taylor dan Procter, yang menjelaskan bahwa penelitian pustaka melibatkan peninjauan
kembali berbagai hasil temuan yang telah dipublikasikan, baik dari literatur akademik
maupun penelitian sebelumnya (Sari, 2020).

Dalam penelitian pustaka, data yang diperoleh dari berbagai sumber literatur
dicatat dan diolah dengan cermat. Pencarian data dilakukan melalui buku, jurnal,
artikel, atau dokumen lain yang berkaitan dengan topik penelitian. Setelah data
terkumpul, analisis konten dilakukan untuk menyimpulkan informasi yang diperoleh
berdasarkan hasil data yang telah diverifikasi. Proses ini memastikan bahwa penelitian
dapat menyajikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai topik yang
diteliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Variasi Kata dan makna Al-Shadru dalam Al-Qur’an

Dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak 46 kali serta pada kitab Mujam al-Muhfaras
li Al-Fazh al-Qur’an terdapat kata Shudur jamak dari Shadru terdapat 20 kali di 19 surah
(Muhammad Fuad. Abdul Baqji, 2015). Sebaran itu berada di QS. an-Nahl [16]: 106; QS.
az-Zumar [39]: 22 dan 7; QS. al-An‘am [6]: 125; QS. al-A‘raf [7]: 2 dan 90; QS. al-Hijr [15]:
97 dan 5; QS. Hud [11]: 12, 5, dan 3; QS. asy-Syarh [94]: 1; QS. Taha [20]: 25; QS. asy-
Syu‘ara’ [26]: 13; QS. Yunus [10]: 57; QS. al-Hajj [22]: 46; QS. al-‘Ankabut [29]: 10 dan
49; QS. Ali “Imran [3]: 119, 154, 113, dan 29; QS. al-M3a’idah [5]: 7; QS. al-Anfal [8]: 43;
QS. at-Taubah [9]: 14; QS. Lugman [31]: 23; QS. Fatir [35]: 38; QS. Ghafir [40]: 19, 69,
dan 80; QS. asy-Syura [42]: 24; QS. al-‘Adiyat [100]: 10; QS. al-Hadid [57]: 6; QS. at-
Taghabun [64]: 4; QS. al-Mulk [67]: 13; QS. an-Nas [114]: 5; QS. an-Nisa’ [4]: 118; QS. an-
Naml [27]: 47; QS. al-Qasas [28]: 74 dan 23; QS. al-Hasyr [59]: 9 dan 13; QS. al-Isra’ [17]:
51; serta QS. az-Zalzalah [99]: 6 (Quran.Nu.or.Id, n.d.).

Dalam Al-Qur’an, Al-Shadru memiliki beberapa makna tergantung konteksnya
yakni Shodron Menjelaskan tentang keterbukaan hati bisa menerima segala sesuatu
termasuk kekafiran (Az-Zuhaili, 2014). Shodrohu menjelaskan tentang kelapangan dada
untuk menerima Islam atau petunjuk dari Allah. Shodroka menjelaskan tentang
melapangkan dada serta mengisinya dengan Iman. Shodri mejelaskan tentang doa agar
di lapangkan dada. As-Shudur menjelaskan tentang Allah mengetahui segala hal yang
berada di dalam dada. Shudurihim menjelaskan tentang mencabut segala hal yang ada
di hati. Shudurikum menjelaskan tentang isi hati/dada Yusdiru tidak bermakna

Moh. Fahmi IIman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 41
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48

dada/hati (Sabuni, n.d.). Pada penyebutan Al-Shadru di Al-Qur’an memiliki beberapa
variasi kata yang mana hal ini merujuk kepada konteks pembahasannya. Berikut bagan
varisanya:

Tabel 1: Kata Shadr dalam A-Qur’an

Fungsi Al-Shadru dalam Al-Qur’an

Hati dalam konteks Islam memiliki beberapa tingkatan dan karakteristik yang
penting untuk dipahami. Pertama, fu'ad adalah hati nurani yang mencerminkan
keputusan dan keyakinan seseorang. Kedua, qalb adalah istilah umum untuk hatji,
dianggap sebagai pusat spiritual dan emosional manusia, berfungsi sebagai sumber
iman dan penentu perilaku. Ketiga, Shadr merujuk pada "dada" (Al Ghozali, 1990).
Adapun Beberapa fungsi Al-Shadr dalam Al-Qur’an yakni:
1. Kelapangan dada

Hal ini di jelaskan dalam Suarat Al Insyirah ayat 1, tentang nikmat khusus
berupa kelapangan dada yang Allah berikan kepada Nabi Muhammad SAW. Imam Al-
Qurthubi menjelaskan bahwa kelapangan ini mencakup kemudahan menerima wahyu,
kesabaran menghadapi musuh, kelembutan dalam berdakwah, dan hikmah dalam
bertindak (Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, 2006). Ibnu Kathir menambahkan
bahwa kelapangan dada ini membuat seseorang mudah menerima kebenaran,
cenderung kepada kebaikan, lapang menghadapi kesulitan, dan teguh dalam keimanan
(Ibnu Katsr, n.d.).

2. Fungsi Pemahaman

Hal ini dijelaskan dalam surat Al-Hajj Ayat 46. Al-Razi menjelaskan bahwa qalb
(hati) yang berada dalam shadr (dada) merupakan pusat pemahaman, penalaran,
perenungan, dan penerimaan hidayah.(Al-Razi, n.d.)Al-Tabari menegaskan bahwa
kebutaan hati lebih berbahaya dari kebutaan mata karena mata hanya buta dari
melihat dunia, sedangkan hati buta dari melihat akhirat (Abu Ja’far Muhammad Al-
Tabari, 2001). Al-Alusi menambahkan bahwa kebutaan hati bersifat eksternal,
sementara kebutaan mata bersifat temporal (Al-Alusi, n.d.).

3. Wadah Rahasia
Hal ini di jelaskan dalam surat Ali Imran ayat 199. Para mufassir menerangkan
bahwa "Dzat al-shudur" mencakup niat tersembunyi, keyakinan batiniah, bisikan hati

Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-
Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



42 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1,2026, 37-48

dan rencana tersembunyi (Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, 2006). Al-Syaukani
menegaskan bahwa pengetahuan Allah tentang isi dada melampaui pengetahuan
malaikat, manusia, bahkan pengetahuan diri sendiri (Al-Syaukani, n.d.). Al-
Zamakhsyari menambahkan bahwa ayat ini menjadi peringatan bagi manusia untuk
senantiasa menjaga hati mereka (Al-Zamakhsyari, n.d.).

WWELE] Fungsi
Rahasia emahaman

Kelapangan Dada

Tabel 2: Fungsi Al-Shadr dalam Al-Qur’an

Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan Tafsir

Al-Shadr, yang berarti "dada," berfungsi sebagai tempat di mana segala hal baik
dan buruk dapat bersemayam, sehingga pengelolaan hati menjadi sangat penting
dalam kehidupan. Beberapa hal yang bisa dilakukan untuk mengelola Al-Shadr yakni:
1. Memohon kelapangan Al-Shadr

Dalam Surat Thaha ayat 25-26, Allah mengabadikan doa Nabi Musa AS "Rabbish
rahli shadri wa yassirli amri" yang meminta kelapangan dada untuk menghadapi
Fir'aun. At-Thabari dalam tafsirnya menjelaskan bahwa kelapangan dada ini
mencakup ketabahan menghadapi tantangan, kesabaran dalam berdakwah, dan
kekuatan mental menghadapi penolakan (Abu Ja’far Muhammad Al-Tabari, 2001).
Ibnu Katsir menambahkan dalam tafsirnya bahwa kelapangan dada juga meliputi
kemampuan menerima kebenaran, kesiapan mengemban amanah, dan keteguhan
dalam menghadapi ujian (Ibnu Katsr, n.d.).

2. Membersihkan Al-Shadr

Dalam Surat Al-A'raf ayat 43 "Wa naza'na ma fi shudurihim min ghillin" tentang
pembersihan hati. Az-Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir menguraikan bahwa pembersihan
Al-Shadr mencakup penghilangan dengki (hasad), dendam (higd), permusuhan
(‘adawah), kebencian (baghdha"), dan kesombongan (kibr) (Az-Zuhaili, 2014). As-Sa'di
dalam tafsirnya menambahkan bahwa pembersihan ini meliputi tiga dimensi:
pembersihan fisik dengan menjaga kesucian badan, pembersihan mental dengan

menghindari prasangka buruk, dan pembersihan spiritual dengan menjauhi syirik dan
bid'ah (As-Sa’di, n.d.).

Moh. Fahmi IIman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 43
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48

3. Menjaga keimanan dalam Al-Shadr

Dalam Surat Az-Zumar ayat 22 Al-Qurthubi menjelaskan bahwa tanda-tanda
kelapangan dada untuk Islam meliputi kemudahan menerima kebenaran, kecintaan
kepada ilmu, keringanan dalam beribadah, dan kesabaran menghadapi ujian.
Pemeliharaan keimanan dalam Al-Shadr menjadi kunci utama dalam mencapai
ketenangan dan ketenteraman hidup (Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, 2006).

4. Menenangkan Al- Shadr dengan Dzikir

Dalam Surat Ar-Ra'd Ayat 28 menjadi landasan pentingnya dzikir dalam
menenangkan Al-Shadr. Ibnu Qayyim merinci manfaat dzikir untuk Al-Shadr yang
meliputi pengusiran kesedihan, mendatangkan kebahagiaan, menguatkan hati dan
badan, menerangi wajah dan hati, serta mendatangkan rezeki. Dzikir menjadi metode
utama dalam membersihkan dan menenangkan Al-Shadr dari berbagai gangguan
duniawi (Qayyim, n.d.).

5. Melindungi Al-Shadr dari bisikan setan
Dalam Surat An-Nas ayat 4-5 memperingatkan tentang bahaya bisikan setan
yang masuk ke dalam Al-Shadr. Al-Alusi mengidentifikasi empat pintu masuk setan ke
dalam Al-Shadr: melalui amarah yang tidak terkendali, syahwat yang berlebihan,
kelalaian dalam dzikir, dan pergaulan yang buruk. Perlindungan Al-Shadr dari bisikan

setan menjadi aspek penting dalam menjaga kesucian dan ketenangan hati (Al-Alusi,
n.d.).

ke'I\:eg:woZﬁnAl- Membersihkan
pang Al-Shadr
Shadr

Tabel 3: Pengelolaan Al-Shadr menurut Al-Qur’an

Pengelolaan
Al-Shadr

Menjaga
keimanan dalam
Al-Shadr

Menenangkan Al- Melindungi Al-
Shadr dengan Shadr dari bisikan
Dzikir setan

Analisis Makna Al-Shadr dan Relevansinya dengan Kesehatan Mental
Berdasarkan penelitian yang dilakukan, Al-Qur'an menggunakan pengulangan

kata (tikrar) dengan konteks berbeda sebagai salah satu metode pengajaran dan
penekanan makna yang mendalam (Abdul Jalal, 1998). Fenomena ini bukan sekadar
repetisi sederhana, melainkan suatu gaya bahasa yang memiliki nilai sastra dan
pedagogis tinggi, di mana setiap pengulangan membawa nuansa makna baru sesuai
dengan konteksnya (Az-Zarkasyi, n.d.). Dalam tradisi tafsir, para ulama melihat
pengulangan kata dengan konteks berbeda ini sebagai bukti ijaz (kemukjizatan) Al-
Qur'an, di mana setiap pengulangan membuka dimensi makna baru yang saling
melengkapi dan memperkaya pemahaman pembaca (Al-Suyuthi, 1974).

Seperti halnya kata Al-Shadr dalam Al-Qur'an memiliki frekuensi penyebutan
yang signifikan, yakni disebutkan sebanyak 46 kali dan tersebar di berbagai surah.
Penyebaran kata ini di berbagai surah menandakan bahwa Al-Shadr memiliki peran

Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-
Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



44 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1,2026, 37-48

integral dalam berbagai aspek kehidupan spiritual dan praktis umat Islam (eva
susilawati, 2022). Variasi makna Al-Shadr dalam Al-Qur'an mencakup beberapa aspek
yang saling berkaitan namun memiliki penekanan berbeda. Shadran menjelaskan
tentang keterbukaan hati yang dapat menerima segala sesuatu, termasuk kekafiran,
menunjukkan sifat netral dari wadah spiritual ini (Irda Mawaddah, 2017). Shadrahu
berbicara tentang kelapangan dada khusus untuk menerima Islam atau petunjuk dari
Allah, sementara Shadraka menjelaskan proses aktif melapangkan dada dan
mengisinya dengan iman (Priyanto, 2022). Shadri lebih bersifat personal, merujuk
pada doa untuk kelapangan dada, menunjukkan aspek individual dalam
pengembangan spiritual. Penyebutan lain seperti As-Shudur memiliki makna yang
lebih universal, menjelaskan tentang pengetahuan Allah yang komprehensif akan
segala isi dada manusia (Quraish Shihab, 2002). Shudurihim berbicara tentang proses
pencabutan atau pembersihan hal-hal dalam hati, menunjukkan aspek transformatif
dari Al-Shadr (Anam & Sholikhah, 2018). Shudurikum secara spesifik merujuk pada isi
hati atau dada, menekankan pada konten atau substansi spiritual yang ada dalam diri
manusia. Variasi penyebutan ini menunjukkan kompleksitas dan kedalaman konsep
Al-Shadr dalam ajaran Islam.

Menurut penelitian kontemporer, Al-Shadr (dada) memiliki makna yang lebih
luas dari sekadar organ fisik, mencakup pusat kesadaran dan kecerdasan emosional
dalam perspektif neurosains dan psikologi (Ahmad, Fatima & Richards, 2023).
Penelitian terkini menunjukkan bahwa area dada memiliki hubungan erat dengan
sistem saraf vagus dan jaringan neuron jantung yang berperan dalam regulasi emosi,
pengambilan keputusan intuitif, dan kesejahteraan psikologis (McCraty, 2022). Rollin
McCraty melalui penelitiannya di HeartMath Institute mengungkapkan bahwa jantung
memiliki sistem saraf kompleks yang dapat berfungsi independen dari otak, yang
disebut "heart brain," mampu mempengaruhi kognisi, emosi, dan perilaku
(“Neurocardiology: Anatomical and Functional Principles,”” 2024).

Hal ini sejalan dengan Al-Shadr yang di sebutkan Al-Qur'an memiliki tiga fungsi
utama yang saling melengkapi. Pertama, fungsi kelapangan dada sebagaimana
dijelaskan dalam Surat Al-Insyirah ayat 1, yang menekankan pada kemampuan
menerima dan menghadapi berbagai situasi dengan tenang dan bijaksana (Anam &
Sholikhah, 2018). Fungsi ini sangat penting dalam konteks kehidupan sosial dan
spiritual, memungkinkan seseorang untuk menghadapi berbagai tantangan dengan
ketenangan dan kebijaksanaan (Takrip, et al, 2023). Para mufassir seperti Imam Al-
Qurthubi menjelaskan bahwa kelapangan ini mencakup berbagai aspek seperti
kemudahan menerima wahyu, kesabaran menghadapi musuh, dan kelembutan dalam
berdakwah (Ibnu Katsr, n.d.).

Kedua, fungsi pemahaman yang diuraikan dalam Surat Al-Hajj ayat 46, dimana
Al-Shadr berperan sebagai pusat pemahaman dan penalaran spiritual. Al-Razi
menjelaskan bahwa qalb yang berada dalam shadr merupakan pusat pemahaman,
penalaran, perenungan, dan penerimaan hidayah (Al-Razi, n.d.). Ketiga, berfungsi

Moh. Fahmi IIman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 45
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48

sebagai wadah rahasia, seperti yang disebutkan dalam Surat Ali Imran ayat 199. Para
mufassir menerangkan bahwa "Dzat al-shudur" mencakup niat tersembunyi,
keyakinan batiniah, bisikan hati dan rencana tersembunyi, menunjukkan dimensi
terdalam dari spiritualitas manusia (Al-Syaukani, n.d.).

Al-Shadr (dada) mencakup berbagai dimensi yang saling terintegrasi dalam
kehidupan seorang Muslim, di mana pengelolaan yang tepat dapat menghasilkan
ketenangan jiwa, kejernihan pikiran, dan kesehatan holistik. Al-Qur'an adalah
penyembuh bagi penyakit-penyakit yang ada dalam dada (Abu Abdullah Muhammad
Al-Qurthubi, 2006). Menurut Quraish Shihab Al-Qur'an bukan sekadar sebuah kitab
yang berisi aturan dan hukum, tetapi juga merupakan sumber yang kaya akan visi
moral yang luar biasa.(abduldaem Kaheel, 2011) Selain itu, Al-Qur’an berperan sebagai
Hudan (petunjuk) yang membimbing hati menuju kebenaran dan mengarahkan
pikiran pada pemahaman yang benar (Sayyid Qutb, 2003). Dalam perannya sebagai
Tibyan (penerang), Al-Qur’an menerangi jalan menuju kedekatan dengan Allah dan
pemahaman tentang diri sendiri ("Ashur, 1984).

Pengelolaan Al-Shadr dapat dilakukan melalui lima cara yang komprehensif dan
saling mendukung. Pertama, memohon kelapangan Al-Shadr melalui doa seperti yang
dicontohkan Nabi Musa AS dalam menghadapi Fir'aun (Abu Ja’far Muhammad Al-
Tabari, 2001). Kedua, membersihkan Al-Shadr dari sifat-sifat negatif seperti dengki,
dendam, dan kesombongan (Az-Zuhaili, 2014). Ketiga, menjaga keimanan dalam Al-
Shadr sebagaimana dijelaskan dalam Surat Az-Zumar ayat 22, yang mencakup
kemudahan menerima kebenaran dan kecintaan pada ilmu(Abu Abdullah Muhammad
Al-Qurthubi, 2006). Keempat, menenangkan Al-Shadr melalui dzikir sesuai Surat Ar-
Ra'd ayat 28, yang membawa berbagai manfaat spiritual dan psikologis (Qayyim, n.d.).
Kelima, melindungi Al-Shadr dari bisikan setan seperti yang diingatkan dalam Surat
An-Nas ayat 4-5, yang mencakup pengendalian amarah, syahwat, dan menjaga
pergaulan yang baik (Al-Alusi, n.d.).

KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkapkan bahwa Al-Shadr memiliki variasi dalam Al-
Qur'an, dengan 46 penyebutan total dan kata Shudur (bentuk jamak dari Shadru) yang
muncul 20 kali di 19 surah berbeda. Analisis menunjukkan beragam variasi makna
yang mencakup Shadran (keterbukaan hati), Shadrahu (kelapangan dada untuk
menerima Islam), Shadraka (melapangkan dada dan mengisinya dengan iman), Shadri
(doa untuk kelapangan dada), As-Shudur (pengetahuan Allah tentang isi dada),
Shudurihim (pencabutan hal-hal dalam hati), dan Shudurikum (isi hati/dada). Al-Shadr
ini memiliki tiga fungsi utama: kelapangan dada, fungsi pemahaman, dan wadah
rahasia. Pengelolaannya dapat dilakukan melalui lima cara: memohon kelapangan,
pembersihan, menjaga keimanan, menenangkan dengan dzikir, dan melindungi dari
bisikan setan. Penelitian ini juga mengungkapkan bahwa konsep Al-Shadr sejalan
dengan temuan ilmiah kontemporer yang menghubungkan area dada dengan sistem

Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-
Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



46 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1,2026, 37-48

saraf vagus dan jaringan neuron jantung yang berperan dalam regulasi emosi dan
pengambilan keputusan intuitif, menegaskan relevansi ajaran Al-Qur'an dengan
pemahaman modern tentang hubungan antara fisik dan spiritual.

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu
diperhatikan. Dari segi metodologi, penelitian ini hanya menggunakan metode
penelitian pustaka dengan tahapan yang tidak dijelaskan secara detail, termasuk
kriteria inklusi dan eksklusi dalam pemilihan literatur. Kajian tafsir yang digunakan
juga terbatas dan tidak mengkaji secara komprehensif dari berbagai kitab tafsir yang
ada, serta tidak ada perbandingan pendapat antar mufassir tentang konsep Al-Shadr.
Penelitian ini juga fokus pada konsep teoretis tanpa mengkaji implementasi praktisnya
dalam kehidupan sehari-hari dan tidak mengeksplorasi hubungan Al-Shadr dengan
konsep-konsep psikologi modern serta konsep-konsep spiritual lainnya dalam Islam.
Untuk penelitian selanjutnya, disarankan untuk memperluas kajian dengan
menggunakan lebih banyak sumber tafsir, mengembangkan kajian lintas disiplin yang
menghubungkan konsep Al-Shadr dengan ilmu-ilmu kontemporer, khususnya dalam
bidang psikologi dan kesehatan mental, serta mengkaji implementasi praktis konsep
pengelolaan Al-Shadr dalam kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

'Ashur, . (1984). “Al-Tahrir wa Al-Tanwir”. (jilid 1). Al-Dar al-Tunisiyyah li al-Nasyr.

Abdul Jalal. (1998). “Ulumul Quran.”

Abduldaem, Kaheel. (2011). Al-Qur’an The Healing Book, 1I. Tarbawi Press.

Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi. (2006). Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. Ar-
Risalah.

Abu Ja’far Muhammad Al-Tabari. (2001). Jami’ Al-Bayan ‘an Ta'wil Ay Al-Qur’an. Dar
Hajr.

Ahmad, Fatima & Richards, D. (2023). . “Neurological Bases of Spiritual Experiences.”
Nature Neuroscience, hal. 45-52.

Al-Alusi. (n.d.). Ruh Al-Ma’ani (Jilid 17).

Al-Hakim al-Tirmidzi. (1995). Nawadir al-Usul fi Ma'rifat al-Rasul. In : Dar al-Kutub al-
[Imiyyah.

Al-Razi. (n.d.). Mafatih Al-Ghaib (jilid 23).

Al-Sayih, A. A. R. tt. (n.d.). Muqaddimah al-Tahqiq” dalam Bayan al-Farq baina Al-Shadr
w al-Qalb w al-Fu'ad w al-Lubb, al Hakim at-Tirmizi. Markaz al-Kitab li an-Nasyr.

Al-Suyuthi. (1974). “Al-Itqan fi Ulumil Quran.”

Al-Syaukani. (n.d.). Fath Al-Qadir (Jilid 1).

Al-Zamakhsyari. (n.d.). Al-Kasysyaf (Jilid 1).

Al Ghozali. (1990). Ihya’ Ulum al-Din. Dar al-Ma’rifah.

Amda, A. D., & Daheri, M. (2020). MAKNA SEMANTIK QALBU DALAM AL-QUR’AN.
SYAIKHUNA: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam STAI Syichona Moh. Cholil
Bangkalan, 11(October), 190-210.

Moh. Fahmi IIman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 47
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48

Anam, N., & Sholikhah, V. (2018). KONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS LADUNI
QUOTIENT ( LQ ). April, 673-682.

Andi Khuzaimah Tamin. (2022). Telaah Konsep Otak dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir
[lmi Terhadap Kata Al Nasiyah dan Al Sadr. Tanzil: Jurnal Studi Al-Qur’an, 5.
Arafat, A. T. (2015). HAKIKAT HATI MENURUT AL-HAKIM AL-TIRMIZI Philosophy of
Heart According to Al-Hakim Al-Tirmizi. Jurnal Balai Penelitian Dan

Pengembangan Agama Semarang, Volume 01.

As-Sa’di. (n.d.). Taisir Al-Karim Ar-Rahman,.

Az-Zarkasyi. (n.d.)., “Al-Burhan fi Ulumil Quran.”

Az-Zuhaili. (2014). Tafsir Al munir. Gema Insani.

eva susilawati. (2022). MAKNA KATA S ADR DALAM Al-QUR’AN (PERSPEKTIF
SEMANTIK TOSHIHIKO IZUTSU).

Fuad Mahbub Siraj. (2018). RELEVANSI KONSEP JIWA AL-GHAZALI DALAM
PEMBENTUKKAN MENTALITAS YANG BERAKHLAK. INQUIRY Jurnal Illmiah
Psikologi, 9 nomer 1.

Herlin Agustini. (2021). Konsep Abu Hamid al-Ghazali dan Robert Frager Tentang Hati.
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) SYARIF HIDAYATULLAH JAKARTA.
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/57144 /1 /HERLI
N.pdf

Ibnu Katsr. (n.d.). Tafsir AlI-Qur’an Al-’Adhim (jilid 8).

Irda Mawaddabh, S. (2017). Lafaz Qalb, Shadr dan Fu’ad dalam Al-Qur’an. 2(1), 14-30.

La Ode Abdul Rachmad Sabdin Andisiri, ArmanFaslih, M. Z. U. (2018). Transformasi
Prinsip Ajaran Islam Tasawuf pada Bangunan Raha Bulelenga. EMARA:Indonesian
Journal of Architecture, 4 no 2.
https://jurnalsaintek.uinsa.ac.id/index.php/EIJA/article /view/416 /335

McCraty, R. (2022). “Science of the Heart: Exploring the Role of the Heart in Human
Performance.” HeartMath Institute, hal. 78-85.

Muhammad Fuad. Abdul Baqi. (2015). Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-
Karim. Dar Al-Hadits.

“Neurocardiology: Anatomical and Functional Principles.” (2024). Oxford University
Press, hal. 112-120.

Nurul Fadhila, E. P. W. dan Z. (2023). ANALISIS AYATKEIMANAN DALAM AL-QUR’AN
PERSPEKTIF TAFSIR SALMAN. KhtisarJlURNAL PENGETAHUAN ISLAM, 3 no 1.
https://ojs.iaisumbar.ac.id/index.php/ikhtisar/article /view/142 /94

Priyanto, L. (2022). Al-Shadru dan Hubungannya dengan Psikologi Luky Priyanto. 7, 35-
42. https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/jares/article /view/2224

Qayyim, I. (n.d.). Madarij As-Salikin (Vol. 2).

Quraish Shihab. (2002). Al-Qur’an dan Makna Kehidupan. Lentera hati.

quran.nu.or.id. (n.d.).

Sabuni, M. A. A. (n.d.). Shafwatut Tafasir (Jilid 4).

Sari, M. (2020). NATURAL SCIENCE : Jurnal Penelitian Bidang IPA dan Pendidikan IPA ,

Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-
Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)



48 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities
Vol. 1, No. 1,2026, 37-48

ISSN : 2715-470X ( Online ), 2477 - 6181 ( Cetak ) Penelitian Kepustakaan ( Library
Research ) dalam Penelitian Pendidikan IPA. 6(1), 41-53.
Sayyid Qutb. (2003). Terjemah “Fi Zilal Al-Qur’an”. (Jilid 1). Dar al-Syurug.
Sri Wahyuni. (2017). KALIMAT SADR WA ISHTIQATIHA FI AL-QUR’AN AL KARIM
(DIRASAH TAHLILIYYAH DALALIYYAH). Skripsi Thesis, UIN Sunan Kalijaga.
Sulaiman Muhammad Amir, Ugbatul Khoir Rambe, M. R. (2022). KUALITAS HADIS DAN
PEMAHAMAN ULAMA TENTANG HATI. Shahih: Jurnal IImu Kewahyuan, 5(1), 73-
91.

Takrip, Muhamad. et al. (2023). Tafsir Tarbawi: Perspective KH. Mishbah Musthafa
about Islamic Education Values in QS. al-Inshirah. Tarbawiyah: Jurnal Iimiah
Pendidikan 7(1), 52-63. https://doi.org/10.32332 /tarbawiyah.v7i1.5872

Moh. Fahmi IIman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan
Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)


https://e-journal.metrouniv.ac.id/tarbawiyah/article/view/5872
https://e-journal.metrouniv.ac.id/tarbawiyah/article/view/5872
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v7i1.5872

