
Journal of Social Sciences, Arts and Humanities  
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48  

                                                              

Website : http://jurnal.dokicti.org/index.php/JSSAH  

Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan Relevansinya 
terhadap Kesehatan Mental 
 
Moh. Fahmi Ilman Nafia1*, Achmad Khudori Soleh2 

12Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang   
*Corresponding email: infahmi05@gmail.com 

 
Keywords: 

Al-Shadr;  

Al-Qur’an; 

Chest; Mental 

Health 

 

 

Abstract 
The concept of Al-Shadr in the Qur'an is an in-depth study of the spiritual aspects 
that bridge the physical and spiritual dimensions of humans. This dimension is 
central to receiving guidance and inner peace. The Qur'an describes Al-Shadr as 
reflecting a person's spiritual and psychological state in relation to God's faith, 
knowledge, and guidance. This study aims to dissect the concept of Al-Shadr 
management in the Qur'anic perspective. Using the literature research method, 
this study analyzes various literature sources including relevant books, journals, 
and articles. The results show that (1) Al-Shadr has several variations of the 
word with different meanings: Shadran (openness of the heart), Shadrahu 
(spaciousness of the chest to accept Islam), Shadraka (expanding the chest and 
filling it with faith), Shadr (prayer for spaciousness of the chest), al-Shudur 
(God's knowledge of the contents of the chest), Shudurihim (retraction of things 
in the heart), and Shudurikum (contents of the heart/chest). (2) Al-Shadr has 
three main functions, namely the spaciousness of the chest, the function of 
understanding, and the container of secrets (3) The management of Al-Shadr in 
the Qur'an includes five aspects: asking for spaciousness, cleansing, maintaining 
faith, calming with dhikr, and protecting from satanic whispers. This research 
contributes by presenting a systematic conceptual framework for Al-Shadr 
management based on the classification of its meaning variations and functions, 
while simultaneously providing theological foundations for developing Qur'an-
based spiritual guidance methods. 

Kata Kunci: 

Al-Shadr; Al-

Qur’an; Dada; 

Kesehatan 

Mental 

 

Abstrak 
Konsep Al-Shadr dalam Al-Qur'an merupakan kajian mendalam tentang aspek 
spiritual yang menjembatani dimensi fisik dan rohani manusia. Dimensi ini 
menjadi pusat penerimaan hidayah dan ketenangan batin. Al-Qur’an 
menggambarkan bahwa Al-Shadr dapat mencerminkan kondisi spiritual dan 
psikologis seseorang dalam relasinya dengan iman, pengetahuan, dan petunjuk 
Allah. Penelitian ini bertujuan untuk membedah konsep pengelolaan Al-Shadr 
dalam perspektif Al-Qur'an. Menggunakan metode penelitian pustaka, studi ini 
menganalisis berbagai sumber literatur termasuk buku, jurnal, dan artikel yang 
relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa (1) Al-Shadr memiliki beberapa 
variasi kata dengan makna yang berbeda: Shadran (keterbukaan hati), Shadrahu 
(kelapangan dada untuk menerima Islam), Shadraka (melapangkan dada dan 
mengisinya dengan iman), Shadri (doa untuk kelapangan dada), al-Shudur 
(pengetahuan Allah tentang isi dada), Shudurihim (pencabutan hal-hal dalam 
hati), dan Shudurikum (isi hati/dada). (2) Al-Shadr memiliki tiga fungsi utama 
yakni kelapangan dada, fungsi pemahaman, dan wadah rahasia (3) Pengelolaan 
Al-Shadr dalam Al-Qur'an mencakup mencakup lima aspek: memohon 
kelapangan, pembersihan, menjaga keimanan, menenangkan dengan dzikir, dan 
melindungi dari bisikan setan.  Kontribusi penelitian ini dengan menyajikan 
kerangka konseptual pengelolaan Al-Shadr yang sistematis berdasarkan 
klasifikasi variasi makna dan fungsinya, sekaligus memberikan landasan 
teologis untuk pengembangan metode pembinaan spiritual berbasis Al-Qur'an. 

Article History:         Acceptance date: 20 January 2026         Available Online: 31 January 2026   

 

mailto:infahmi05@gmail.com1


38 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 
 Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48 
 

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya terhadap Kesehatan Mental) 

PENDAHULUAN 

 Imam Muslim dan Ahmad meriwayatkan sebuah hadis yang menyatakan bahwa 

Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya Allah SWT tidak memperhatikan penampilan 

fisik dan harta kalian, melainkan Ia melihat pada hati dan amal perbuatanmu.”. Hadis ini 

menekankan bahwa perhatian Allah terfokus pada hati (qalb) karena hati merupakan 

inti dari hakikat manusia (jawhar) dan pusat pengetahuan langsung (ma'rifat). Selain 

itu, ketika Allah melihat amal perbuatan, hal ini menunjukkan bahwa tindakan lahiriah 

adalah wujud dari kondisi hati, yang menjadi sumber utama dari segala aktivitas 

manusia (Arafat, 2015). Qalb atau hati terdiri dari tiga bagian, yaitu shadr, fuad, dan 

lubb. dimana Shadr merupakan bagian terluar yang berfungsi sebagai tempat masuknya 

bisikan setan, nafsu, serta harapan dan keinginan (Sulaiman Muhammad Amir, Uqbatul 

Khoir Rambe, 2022). 

Menurut Quraish Shihab Al-Shadr diartikan sebagai wadah di mana Hati 

bersemayam. Artinya, Al-Shadr adalah tempat di mana hati berinteraksi dengan 

berbagai macam informasi dan pengaruh, baik yang positif maupun negatif. Al-Shadr 

sendiri sering diasosiasikan dengan cahaya Islam yang bersemi di dalam dada, 

merepresentasikan penerimaan iman dan Islam (Quraish Shihab, 2002). Dalam konteks 

ini, Islam dipahami sebagai agama yang diwahyukan oleh Allah Swt., yang mencakup 

pengakuan lisan, tindakan fisik, dan keyakinan mendalam. Islam memiliki dua 

dimensi: lahiriah dan batiniah. Islam lahiriah dapat mencakup elemen-elemen yang 

mungkin mengandung kemunafikan atau kemusyrikan, serta pandangan kafir jika 

dilihat dari perspektif batiniah. Sebaliknya, Islam batiniah adalah bentuk kepatuhan 

total kepada Allah Swt., yang melibatkan penyerahan jiwa dan hati untuk mengikuti 

ketetapan-Nya. Inilah yang disebut sebagai Islam hakiki, di mana cahaya iman dan ihsan 

bersinar terang (Al-Sayih, n.d.). 

Dalam penampilannya, Al-Shadr berfungsi sebagai ruang di mana hati dan nafsu 

bertemu, serta tempat akal beroperasi. Al-Tirmidzi menggambarkan Al-Shadr sebagai 

inti dari segala aktivitas dan perbuatan manusia, yang memiliki peran penting dalam 

memahami dan memanipulasi berbagai hal. Al-Shadr juga diibaratkan sebagai tempat 

di mana raja dan prajurit bermusyawarah, menunjukkan bahwa ia adalah pusat dari 

proses berpikir dan memahami ilmu yang diperoleh melalui pengalaman dan panca 

indera (Al-Hakim al-Tirmidzi, 1995). 

Al-Shadr juga digambarkan sebagai tempat yang menyimpan kemarahan, 

kemunafikan, keangkuhan, ambisi, dan berbagai sifat negatif lainnya. Namun, shadr juga 

berfungsi sebagai tempat bagi ketakwaan, kelapangan, tawakkal, dan berbagai sifat 

positif lainnya. Penyebutan shadr dalam al-Qur'an memiliki makna kiasan yang merujuk 

pada isi di dalamnya, yaitu qalb yang bersifat ruhani. Istilah shadr digunakan karena ia 

berfungsi sebagai wadah bagi qalb, sehingga sering disebut sebagai bagian luar dari hati 

(Amda & Daheri, 2020). Kemudian Shadr dapat diartikan sebagai dada yang terbuka, 

yang menyimpan iman, kekufuran, serta pikiran baik dan buruk, termasuk hati. Konsep 

dada ini tidak hanya merujuk pada aspek fisik, tetapi juga mencakup dimensi non-fisik. 



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 39 
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48  

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-

Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)   

Dalam konteks ini, kata shadr juga dipahami sebagai hati yang siap menerima petunjuk 

dan arahan (Priyanto, 2022). Setelah itu Al-Shadr adalah rongga tubuh yang berada di 

depan dan berisi hal-hal negatif dan potensi-potensi lainnya (eva susilawati, 2022). 

Kemudian Konsep Shadr mengajarkan sikap lapang dada dalam menghadapi 

berbagai masalah, terbuka dalam menerima perbedaan pendapat, serta 

mengedepankan komunikasi yang sopan dan beradab (Anam & Sholikhah, 2018). 

Setelah itu Al-Shadr bermakna dada, hati, pergi, dan pikiran (Sri Wahyuni, 2017). Al-

Shadr adalah tempat bagi cahaya Islam, namun juga merupakan lokasi bagi sifat-sifat 

negatif seperti dengki dan kejahatan (Andi Khuzaimah Tamin, 2022). Shadr memiliki 

kapasitas besar untuk menyimpan keinginan dan keberanian menerima kejahatan dan 

kemunafikan (Fuad Mahbub Siraj, 2018). Namun Shadr juga memiliki kemampuan 

untuk merasakan dan menghayati emosional (Herlin Agustini, 2021). Akan tetapi untuk 

mengenali itu Dada, diibaratkan oleh serambi yang berfungsi sebagai batas antara 

aspek jasmani dan ruhani, di mana manusia berusaha mencari cahaya Islam melalui 

pembelajaran tentang syariat dan penerapannya (La Ode Abdul Rachmad Sabdin 

Andisiri, ArmanFaslih, 2018). Kemudian doa untuk menangkal kejahatan pada Shadr 

adalah dengan membaca Syahadat (Nurul Fadhila, 2023). 

Namun, berbagai kajian tersebut masih terbatas pada deskripsi teologis dan 

makna simbolik tanpa menggali lebih jauh bagaimana konsep shadr dapat diterapkan 

pembinaan kesehatan mental. Oleh karena itu, penelitian ini mencoba menghadirkan 

perspektif baru dengan menafsirkan Al-Shadr tidak hanya sebagai simbol moral-

religius, tetapi juga sebagai struktur psikologis yang dapat dihubungkan dengan 

dinamika emosi, konflik batin, dan proses penyembuhan spiritual. Dengan cara ini, 

tulisan ini berupaya mengisi kekosongan pada kajian terdahulu dan menegaskan posisi 

Al-Shadr sebagai jembatan antara konsep tasawuf dan psikoterapi kontemporer.  

Dalam penelitian ini ada 3 fokus kajian utama pertama mengeksplorasi berbagai 

Variasi Kata dan makna Al-Shadru dalam Al-Qur’an, kedua menganalisis Fungsi Al-

Shadru menurut Al-Qur’an, ketiga menguraikan Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an 

dan Tafsir. Manfaat dari penelitian ini mencakup beberapa aspek penting. Pertama, 

penelitian ini akan menambah khazanah pengetahuan dalam kajian Al-Shadr yang 

masih terbatas pembahasannya, khususnya dalam konteks pengelolaannya. Kedua, 

hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi para ilmuwan, peneliti, dan 

praktisi dalam memahami konsep Al-Shadr secara lebih mendalam. Ketiga, penelitian 

ini dapat memberikan kontribusi praktis bagi masyarakat Muslim dalam upaya 

mengelola Al-Shadr mereka sesuai dengan pedoman Al-Qur'an. 

 

METODE PENELITIAN 

Fokus penelitian ini adalah Konsep Pengelolaan Al-Shadru dalam Perspektif Al-

Qur’an. Penelitian ini akan mengeksplorasi Konsep Pengelolaan Al-Shadru Perspektif Al-

Qur’an. Selain itu, penelitian juga akan meneliti tentang pengetahuan akan potensi diri 

sendiri yang dapat membantu individu mengembangkan ketahanan mental dan 



40 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 
 Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48 
 

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya terhadap Kesehatan Mental) 

emosional. Dalam penulisan artikel ini, digunakan metode tafsir tematik (tafsir 

mawdhu'i) yang merupakan pendekatan khas dalam kajian Al-Qur'an dan pustaka. 

Metode tafsir tematik dipilih karena memungkinkan analisis komprehensif terhadap 

satu tema tertentu dengan mengumpulkan seluruh kata yang terkait, kemudian 

menganalisisnya secara holistik untuk menemukan pandangan Al-Qur'an yang utuh 

tentang tema yang dikaji. Penelitian ini juga menggunakan kajian pustaka yang 

bertujuan untuk merangkum informasi penting dari penelitian sebelumnya yang 

relevan dengan topik yang sedang diteliti. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan 

Taylor dan Procter, yang menjelaskan bahwa penelitian pustaka melibatkan peninjauan 

kembali berbagai hasil temuan yang telah dipublikasikan, baik dari literatur akademik 

maupun penelitian sebelumnya (Sari, 2020). 

Dalam penelitian pustaka, data yang diperoleh dari berbagai sumber literatur 

dicatat dan diolah dengan cermat. Pencarian data dilakukan melalui buku, jurnal, 

artikel, atau dokumen lain yang berkaitan dengan topik penelitian. Setelah data 

terkumpul, analisis konten dilakukan untuk menyimpulkan informasi yang diperoleh 

berdasarkan hasil data yang telah diverifikasi. Proses ini memastikan bahwa penelitian 

dapat menyajikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai topik yang 

diteliti. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Variasi Kata dan makna Al-Shadru dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak 46 kali serta pada kitab Mu’jam al-Muhfaras 

li Al-Fazh al-Qur’an terdapat kata Shudur jamak dari Shadru terdapat 20 kali di 19 surah 

(Muhammad Fuad. Abdul Baqi, 2015). Sebaran itu berada di QS. an-Naḥl [16]: 106; QS. 

az-Zumar [39]: 22 dan 7; QS. al-Anʿām [6]: 125; QS. al-Aʿrāf [7]: 2 dan 90; QS. al-Ḥijr [15]: 

97 dan 5; QS. Hūd [11]: 12, 5, dan 3; QS. asy-Syarḥ [94]: 1; QS. Ṭāhā [20]: 25; QS. asy-

Syuʿarāʾ [26]: 13; QS. Yūnus [10]: 57; QS. al-Ḥajj [22]: 46; QS. al-ʿAnkabūt [29]: 10 dan 

49; QS. Āli ʿImrān [3]: 119, 154, 113, dan 29; QS. al-Māʾidah [5]: 7; QS. al-Anfāl [8]: 43; 

QS. at-Taubah [9]: 14; QS. Luqmān [31]: 23; QS. Fāṭir [35]: 38; QS. Ghāfir [40]: 19, 69, 

dan 80; QS. asy-Syūrā [42]: 24; QS. al-ʿĀdiyāt [100]: 10; QS. al-Ḥadīd [57]: 6; QS. at-

Taghābun [64]: 4; QS. al-Mulk [67]: 13; QS. an-Nās [114]: 5; QS. an-Nisāʾ [4]: 118; QS. an-

Naml [27]: 47; QS. al-Qaṣaṣ [28]: 74 dan 23; QS. al-Ḥasyr [59]: 9 dan 13; QS. al-Isrāʾ [17]: 

51; serta QS. az-Zalzalah [99]: 6 (Quran.Nu.or.Id, n.d.).  

Dalam Al-Qur’an, Al-Shadru memiliki beberapa makna tergantung konteksnya 

yakni Shodron Menjelaskan tentang keterbukaan hati bisa menerima segala sesuatu 

termasuk kekafiran (Az-Zuhaili, 2014). Shodrohu menjelaskan tentang kelapangan dada 

untuk menerima Islam atau petunjuk dari Allah. Shodroka menjelaskan tentang 

melapangkan dada serta mengisinya dengan Iman. Shodri mejelaskan tentang doa agar 

di lapangkan dada. As-Shudur menjelaskan tentang Allah mengetahui segala hal yang 

berada di dalam dada. Shudurihim menjelaskan tentang mencabut segala hal yang ada 

di hati. Shudurikum menjelaskan tentang isi hati/dada Yusdiru tidak bermakna 



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 41 
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48  

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-

Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)   

dada/hati (Sabuni, n.d.). Pada penyebutan Al-Shadru di Al-Qur’an memiliki beberapa 

variasi kata yang mana hal ini merujuk kepada konteks pembahasannya. Berikut bagan 

varisanya:  

 
Tabel 1: Kata Shadr dalam A-Qur’an 

 

Fungsi Al-Shadru dalam Al-Qur’an 

Hati dalam konteks Islam memiliki beberapa tingkatan dan karakteristik yang 

penting untuk dipahami. Pertama, fu’ad adalah hati nurani yang mencerminkan 

keputusan dan keyakinan seseorang. Kedua, qalb adalah istilah umum untuk hati, 

dianggap sebagai pusat spiritual dan emosional manusia, berfungsi sebagai sumber 

iman dan penentu perilaku. Ketiga, Shadr merujuk pada "dada" (Al Ghozali, 1990). 

Adapun Beberapa fungsi Al-Shadr dalam Al-Qur’an yakni:   
1. Kelapangan dada  

Hal ini di jelaskan dalam Suarat Al Insyirah ayat 1, tentang nikmat khusus 

berupa kelapangan dada yang Allah berikan kepada Nabi Muhammad SAW. Imam Al-

Qurthubi menjelaskan bahwa kelapangan ini mencakup kemudahan menerima wahyu, 

kesabaran menghadapi musuh, kelembutan dalam berdakwah, dan hikmah dalam 

bertindak (Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, 2006). Ibnu Kathir menambahkan 

bahwa kelapangan dada ini membuat seseorang mudah menerima kebenaran, 

cenderung kepada kebaikan, lapang menghadapi kesulitan, dan teguh dalam keimanan 

(Ibnu Katsr, n.d.). 
 

2. Fungsi Pemahaman  

Hal ini dijelaskan dalam surat Al-Hajj Ayat 46. Al-Razi menjelaskan bahwa qalb 

(hati) yang berada dalam shadr (dada) merupakan pusat pemahaman, penalaran, 

perenungan, dan penerimaan hidayah.(Al-Razi, n.d.)Al-Tabari menegaskan bahwa 

kebutaan hati lebih berbahaya dari kebutaan mata karena mata hanya buta dari 

melihat dunia, sedangkan hati buta dari melihat akhirat (Abu Ja’far Muhammad Al-

Tabari, 2001). Al-Alusi menambahkan bahwa kebutaan hati bersifat eksternal, 

sementara kebutaan mata bersifat temporal (Al-Alusi, n.d.). 
 

3. Wadah Rahasia  

Hal ini di jelaskan dalam surat Ali Imran ayat 199. Para mufassir menerangkan 

bahwa "Dzat al-shudur" mencakup niat tersembunyi, keyakinan batiniah, bisikan hati 

صدر

صدرا

صدرٍ 

صدرك

صدري

الصدور

صدورهن

صدورمن

يصدر



42 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 
 Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48 
 

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya terhadap Kesehatan Mental) 

dan rencana tersembunyi (Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, 2006). Al-Syaukani 

menegaskan bahwa pengetahuan Allah tentang isi dada melampaui pengetahuan 

malaikat, manusia, bahkan pengetahuan diri sendiri (Al-Syaukani, n.d.). Al-

Zamakhsyari menambahkan bahwa ayat ini menjadi peringatan bagi manusia untuk 

senantiasa menjaga hati mereka (Al-Zamakhsyari, n.d.). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Tabel 2: Fungsi Al-Shadr dalam Al-Qur’an 

 
Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan Tafsir 

Al-Shadr, yang berarti "dada," berfungsi sebagai tempat di mana segala hal baik 

dan buruk dapat bersemayam, sehingga pengelolaan hati menjadi sangat penting 

dalam kehidupan. Beberapa hal yang bisa dilakukan untuk mengelola Al-Shadr yakni:  

1. Memohon kelapangan Al-Shadr  

Dalam Surat Thaha ayat 25-26, Allah mengabadikan doa Nabi Musa AS "Rabbish 

rahli shadri wa yassirli amri" yang meminta kelapangan dada untuk menghadapi 

Fir'aun. At-Thabari dalam tafsirnya menjelaskan bahwa kelapangan dada ini 

mencakup ketabahan menghadapi tantangan, kesabaran dalam berdakwah, dan 

kekuatan mental menghadapi penolakan (Abu Ja’far Muhammad Al-Tabari, 2001). 

Ibnu Katsir menambahkan dalam tafsirnya bahwa kelapangan dada juga meliputi 

kemampuan menerima kebenaran, kesiapan mengemban amanah, dan keteguhan 

dalam menghadapi ujian (Ibnu Katsr, n.d.). 
 

2. Membersihkan Al-Shadr 

Dalam Surat Al-A'raf ayat 43 "Wa naza'na ma fi shudurihim min ghillin" tentang 

pembersihan hati. Az-Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir menguraikan bahwa pembersihan 

Al-Shadr mencakup penghilangan dengki (hasad), dendam (hiqd), permusuhan 

('adawah), kebencian (baghdha'), dan kesombongan (kibr) (Az-Zuhaili, 2014). As-Sa'di 

dalam tafsirnya menambahkan bahwa pembersihan ini meliputi tiga dimensi: 

pembersihan fisik dengan menjaga kesucian badan, pembersihan mental dengan 

menghindari prasangka buruk, dan pembersihan spiritual dengan menjauhi syirik dan 

bid'ah (As-Sa’di, n.d.). 
 

 

Fungsi 
Pemahaman

Kelapangan Dada

Wadah 
Rahasia



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 43 
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48  

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-

Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)   

Pengelolaan 

Al-Shadr 

Memohon 
kelapangan Al-

Shadr 

Membersihkan 
Al-Shadr

Menjaga 
keimanan dalam 

Al-Shadr

Menenangkan Al-
Shadr dengan 

Dzikir

Melindungi Al-
Shadr dari bisikan 

setan

3. Menjaga keimanan dalam Al-Shadr 

Dalam Surat Az-Zumar ayat 22 Al-Qurthubi menjelaskan bahwa tanda-tanda 

kelapangan dada untuk Islam meliputi kemudahan menerima kebenaran, kecintaan 

kepada ilmu, keringanan dalam beribadah, dan kesabaran menghadapi ujian. 

Pemeliharaan keimanan dalam Al-Shadr menjadi kunci utama dalam mencapai 

ketenangan dan ketenteraman hidup (Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi, 2006). 
 

4. Menenangkan Al- Shadr dengan Dzikir 

Dalam Surat Ar-Ra'd Ayat 28 menjadi landasan pentingnya dzikir dalam 

menenangkan Al-Shadr. Ibnu Qayyim merinci manfaat dzikir untuk Al-Shadr yang 

meliputi pengusiran kesedihan, mendatangkan kebahagiaan, menguatkan hati dan 

badan, menerangi wajah dan hati, serta mendatangkan rezeki. Dzikir menjadi metode 

utama dalam membersihkan dan menenangkan Al-Shadr dari berbagai gangguan 

duniawi (Qayyim, n.d.). 
 

5. Melindungi Al-Shadr dari bisikan setan 

Dalam Surat An-Nas ayat 4-5 memperingatkan tentang bahaya bisikan setan 

yang masuk ke dalam Al-Shadr. Al-Alusi mengidentifikasi empat pintu masuk setan ke 

dalam Al-Shadr: melalui amarah yang tidak terkendali, syahwat yang berlebihan, 

kelalaian dalam dzikir, dan pergaulan yang buruk. Perlindungan Al-Shadr dari bisikan 

setan menjadi aspek penting dalam menjaga kesucian dan ketenangan hati (Al-Alusi, 

n.d.). 

 

 

 

 

 

 
 

Tabel 3: Pengelolaan Al-Shadr menurut Al-Qur’an 

 
Analisis Makna Al-Shadr dan Relevansinya dengan Kesehatan Mental 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan, Al-Qur’an menggunakan pengulangan 

kata (tikrar) dengan konteks berbeda sebagai salah satu metode pengajaran dan 

penekanan makna yang mendalam (Abdul Jalal, 1998). Fenomena ini bukan sekadar 

repetisi sederhana, melainkan suatu gaya bahasa yang memiliki nilai sastra dan 

pedagogis tinggi, di mana setiap pengulangan membawa nuansa makna baru sesuai 

dengan konteksnya (Az-Zarkasyi, n.d.). Dalam tradisi tafsir, para ulama melihat 

pengulangan kata dengan konteks berbeda ini sebagai bukti i'jaz (kemukjizatan) Al-

Qur’an, di mana setiap pengulangan membuka dimensi makna baru yang saling 

melengkapi dan memperkaya pemahaman pembaca (Al-Suyuthi, 1974). 

Seperti halnya kata Al-Shadr dalam Al-Qur'an memiliki frekuensi penyebutan 

yang signifikan, yakni disebutkan sebanyak 46 kali dan tersebar di berbagai surah. 

Penyebaran kata ini di berbagai surah menandakan bahwa Al-Shadr memiliki peran 



44 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 
 Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48 
 

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya terhadap Kesehatan Mental) 

integral dalam berbagai aspek kehidupan spiritual dan praktis umat Islam (eva 

susilawati, 2022). Variasi makna Al-Shadr dalam Al-Qur'an mencakup beberapa aspek 

yang saling berkaitan namun memiliki penekanan berbeda. Shadran menjelaskan 

tentang keterbukaan hati yang dapat menerima segala sesuatu, termasuk kekafiran, 

menunjukkan sifat netral dari wadah spiritual ini (Irda Mawaddah, 2017). Shadrahu 

berbicara tentang kelapangan dada khusus untuk menerima Islam atau petunjuk dari 

Allah, sementara Shadraka menjelaskan proses aktif melapangkan dada dan 

mengisinya dengan iman (Priyanto, 2022). Shadri lebih bersifat personal, merujuk 

pada doa untuk kelapangan dada, menunjukkan aspek individual dalam 

pengembangan spiritual. Penyebutan lain seperti As-Shudur memiliki makna yang 

lebih universal, menjelaskan tentang pengetahuan Allah yang komprehensif akan 

segala isi dada manusia (Quraish Shihab, 2002). Shudurihim berbicara tentang proses 

pencabutan atau pembersihan hal-hal dalam hati, menunjukkan aspek transformatif 

dari Al-Shadr (Anam & Sholikhah, 2018). Shudurikum secara spesifik merujuk pada isi 

hati atau dada, menekankan pada konten atau substansi spiritual yang ada dalam diri 

manusia. Variasi penyebutan ini menunjukkan kompleksitas dan kedalaman konsep 

Al-Shadr dalam ajaran Islam. 

Menurut penelitian kontemporer, Al-Shadr (dada) memiliki makna yang lebih 

luas dari sekadar organ fisik, mencakup pusat kesadaran dan kecerdasan emosional 

dalam perspektif neurosains dan psikologi (Ahmad, Fatima & Richards, 2023). 

Penelitian terkini menunjukkan bahwa area dada memiliki hubungan erat dengan 

sistem saraf vagus dan jaringan neuron jantung yang berperan dalam regulasi emosi, 

pengambilan keputusan intuitif, dan kesejahteraan psikologis (McCraty, 2022). Rollin 

McCraty melalui penelitiannya di HeartMath Institute mengungkapkan bahwa jantung 

memiliki sistem saraf kompleks yang dapat berfungsi independen dari otak, yang 

disebut "heart brain," mampu mempengaruhi kognisi, emosi, dan perilaku 

(“‘Neurocardiology: Anatomical and Functional Principles,’” 2024). 

Hal ini sejalan dengan Al-Shadr yang di sebutkan Al-Qur'an memiliki tiga fungsi 

utama yang saling melengkapi. Pertama, fungsi kelapangan dada sebagaimana 

dijelaskan dalam Surat Al-Insyirah ayat 1, yang menekankan pada kemampuan 

menerima dan menghadapi berbagai situasi dengan tenang dan bijaksana (Anam & 

Sholikhah, 2018). Fungsi ini sangat penting dalam konteks kehidupan sosial dan 

spiritual, memungkinkan seseorang untuk menghadapi berbagai tantangan dengan 

ketenangan dan kebijaksanaan (Takrip, et al, 2023). Para mufassir seperti Imam Al-

Qurthubi menjelaskan bahwa kelapangan ini mencakup berbagai aspek seperti 

kemudahan menerima wahyu, kesabaran menghadapi musuh, dan kelembutan dalam 

berdakwah (Ibnu Katsr, n.d.).  

Kedua, fungsi pemahaman yang diuraikan dalam Surat Al-Hajj ayat 46, dimana 

Al-Shadr berperan sebagai pusat pemahaman dan penalaran spiritual. Al-Razi 

menjelaskan bahwa qalb yang berada dalam shadr merupakan pusat pemahaman, 

penalaran, perenungan, dan penerimaan hidayah (Al-Razi, n.d.). Ketiga, berfungsi 



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 45 
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48  

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-

Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)   

sebagai wadah rahasia, seperti yang disebutkan dalam Surat Ali Imran ayat 199. Para 

mufassir menerangkan bahwa "Dzat al-shudur" mencakup niat tersembunyi, 

keyakinan batiniah, bisikan hati dan rencana tersembunyi, menunjukkan dimensi 

terdalam dari spiritualitas manusia (Al-Syaukani, n.d.).  

Al-Shadr (dada) mencakup berbagai dimensi yang saling terintegrasi dalam 

kehidupan seorang Muslim, di mana pengelolaan yang tepat dapat menghasilkan 

ketenangan jiwa, kejernihan pikiran, dan kesehatan holistik. Al-Qur’an adalah 

penyembuh bagi penyakit-penyakit yang ada dalam dada (Abu Abdullah Muhammad 

Al-Qurthubi, 2006). Menurut Quraish Shihab Al-Qur'an bukan sekadar sebuah kitab 

yang berisi aturan dan hukum, tetapi juga merupakan sumber yang kaya akan visi 

moral yang luar biasa.(abduldaem Kaheel, 2011) Selain itu, Al-Qur’an berperan sebagai 

Hudan (petunjuk) yang membimbing hati menuju kebenaran dan mengarahkan 

pikiran pada pemahaman yang benar (Sayyid Qutb, 2003). Dalam perannya sebagai 

Tibyan (penerang), Al-Qur’an menerangi jalan menuju kedekatan dengan Allah dan 

pemahaman tentang diri sendiri (’Ashur, 1984). 

Pengelolaan Al-Shadr dapat dilakukan melalui lima cara yang komprehensif dan 

saling mendukung. Pertama, memohon kelapangan Al-Shadr melalui doa seperti yang 

dicontohkan Nabi Musa AS dalam menghadapi Fir'aun (Abu Ja’far Muhammad Al-

Tabari, 2001). Kedua, membersihkan Al-Shadr dari sifat-sifat negatif seperti dengki, 

dendam, dan kesombongan (Az-Zuhaili, 2014). Ketiga, menjaga keimanan dalam Al-

Shadr sebagaimana dijelaskan dalam Surat Az-Zumar ayat 22, yang mencakup 

kemudahan menerima kebenaran dan kecintaan pada ilmu(Abu Abdullah Muhammad 

Al-Qurthubi, 2006). Keempat, menenangkan Al-Shadr melalui dzikir sesuai Surat Ar-

Ra'd ayat 28, yang membawa berbagai manfaat spiritual dan psikologis (Qayyim, n.d.). 

Kelima, melindungi Al-Shadr dari bisikan setan seperti yang diingatkan dalam Surat 

An-Nas ayat 4-5, yang mencakup pengendalian amarah, syahwat, dan menjaga 

pergaulan yang baik (Al-Alusi, n.d.). 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa Al-Shadr memiliki variasi dalam Al-

Qur'an, dengan 46 penyebutan total dan kata Shudur (bentuk jamak dari Shadru) yang 

muncul 20 kali di 19 surah berbeda. Analisis menunjukkan beragam variasi makna 

yang mencakup Shadran (keterbukaan hati), Shadrahu (kelapangan dada untuk 

menerima Islam), Shadraka (melapangkan dada dan mengisinya dengan iman), Shadri 

(doa untuk kelapangan dada), As-Shudur (pengetahuan Allah tentang isi dada), 

Shudurihim (pencabutan hal-hal dalam hati), dan Shudurikum (isi hati/dada). Al-Shadr 

ini memiliki tiga fungsi utama: kelapangan dada, fungsi pemahaman, dan wadah 

rahasia. Pengelolaannya dapat dilakukan melalui lima cara: memohon kelapangan, 

pembersihan, menjaga keimanan, menenangkan dengan dzikir, dan melindungi dari 

bisikan setan. Penelitian ini juga mengungkapkan bahwa konsep Al-Shadr sejalan 

dengan temuan ilmiah kontemporer yang menghubungkan area dada dengan sistem 



46 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 
 Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48 
 

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya terhadap Kesehatan Mental) 

saraf vagus dan jaringan neuron jantung yang berperan dalam regulasi emosi dan 

pengambilan keputusan intuitif, menegaskan relevansi ajaran Al-Qur'an dengan 

pemahaman modern tentang hubungan antara fisik dan spiritual. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu 

diperhatikan. Dari segi metodologi, penelitian ini hanya menggunakan metode 

penelitian pustaka dengan tahapan yang tidak dijelaskan secara detail, termasuk 

kriteria inklusi dan eksklusi dalam pemilihan literatur. Kajian tafsir yang digunakan 

juga terbatas dan tidak mengkaji secara komprehensif dari berbagai kitab tafsir yang 

ada, serta tidak ada perbandingan pendapat antar mufassir tentang konsep Al-Shadr. 

Penelitian ini juga fokus pada konsep teoretis tanpa mengkaji implementasi praktisnya 

dalam kehidupan sehari-hari dan tidak mengeksplorasi hubungan Al-Shadr dengan 

konsep-konsep psikologi modern serta konsep-konsep spiritual lainnya dalam Islam. 

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan untuk memperluas kajian dengan 

menggunakan lebih banyak sumber tafsir, mengembangkan kajian lintas disiplin yang 

menghubungkan konsep Al-Shadr dengan ilmu-ilmu kontemporer, khususnya dalam 

bidang psikologi dan kesehatan mental, serta mengkaji implementasi praktis konsep 

pengelolaan Al-Shadr dalam kehidupan sehari-hari. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

’Ashur, I. (1984). “Al-Tahrir wa Al-Tanwir”. (jilid 1). Al-Dar al-Tunisiyyah li al-Nasyr. 

Abdul Jalal. (1998). “Ulumul Quran.” 

Abduldaem, Kaheel. (2011). Al-Qur’an The Healing Book, II. Tarbawi Press. 

Abu Abdullah Muhammad Al-Qurthubi. (2006). Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an. Ar-

Risalah. 

Abu Ja’far Muhammad Al-Tabari. (2001). Jami’ Al-Bayan ’an Ta’wil Ay Al-Qur’an. Dar 

Hajr. 

Ahmad, Fatima & Richards, D. (2023). . “Neurological Bases of Spiritual Experiences.” 

Nature Neuroscience, hal. 45-52. 

Al-Alusi. (n.d.). Ruh Al-Ma’ani (Jilid 17). 

Al-Hakim al-Tirmidzi. (1995). Nawadir al-Usul fi Ma’rifat al-Rasul. In : Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

Al-Razi. (n.d.). Mafatih Al-Ghaib (jilid 23). 

Al-Sayih, A. A. R. tt. (n.d.). Muqaddimah al-Tahqiq” dalam Bayan al-Farq baina Al-Shadr 

w al-Qalb w al-Fu`ad w al-Lubb, al Hakim at-Tirmizi. Markaz al-Kitab li an-Nasyr. 

Al-Suyuthi. (1974). “Al-Itqan fi Ulumil Quran.” 

Al-Syaukani. (n.d.). Fath Al-Qadir (Jilid 1). 

Al-Zamakhsyari. (n.d.). Al-Kasysyaf (Jilid 1). 

Al Ghozali. (1990). Ihya’ Ulum al-Din. Dar al-Ma’rifah. 

Amda, A. D., & Daheri, M. (2020). MAKNA SEMANTIK QALBU DALAM AL-QUR’AN. 

SYAIKHUNA: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam STAI Syichona Moh. Cholil 

Bangkalan, 11(October), 190–210. 



Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 47 
Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48  

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-

Qur’an dan Relevansinya terhadap Kesehatan Mental)   

Anam, N., & Sholikhah, V. (2018). KONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS LADUNI 

QUOTIENT ( LQ ). April, 673–682. 

Andi Khuzaimah Tamin. (2022). Telaah Konsep Otak dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir 

Ilmi Terhadap Kata Al Nasiyah dan Al Sadr. Tanzil: Jurnal Studi Al-Qur’an, 5. 

Arafat, A. T. (2015). HAKIKAT HATI MENURUT AL-HAKIM AL-TIRMIZI Philosophy of 

Heart According to Al-Hakim Al-Tirmizi. Jurnal Balai Penelitian Dan 

Pengembangan Agama Semarang, Volume 01. 

As-Sa’di. (n.d.). Taisir Al-Karim Ar-Rahman,. 

Az-Zarkasyi. (n.d.). , “Al-Burhan fi Ulumil Quran.” 

Az-Zuhaili. (2014). Tafsir Al munir. Gema Insani. 

eva susilawati. (2022). MAKNA KATA Ṣ ADR DALAM Al-QUR’AN (PERSPEKTIF 

SEMANTIK TOSHIHIKO IZUTSU). 

Fuad Mahbub Siraj. (2018). RELEVANSI KONSEP JIWA AL-GHAZALI DALAM 

PEMBENTUKKAN MENTALITAS YANG BERAKHLAK. INQUIRY Jurnal Ilmiah 

Psikologi, 9 nomer 1. 

Herlin Agustini. (2021). Konsep Abu Hamid al-Ghazali dan Robert Frager Tentang Hati. 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) SYARIF HIDAYATULLAH JAKARTA. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/57144/1/HERLI

N.pdf 

Ibnu Katsr. (n.d.). Tafsir Al-Qur’an Al-’Adhim (jilid 8). 

Irda Mawaddah, S. (2017). Lafaz Qalb, Shadr dan Fu’ad dalam Al-Qur’an. 2(1), 14–30. 

La Ode Abdul Rachmad Sabdin Andisiri, ArmanFaslih, M. Z. U. (2018). Transformasi 

Prinsip Ajaran Islam Tasawuf pada Bangunan Raha Bulelenga. EMARA:Indonesian 

Journal of Architecture, 4 no 2. 

https://jurnalsaintek.uinsa.ac.id/index.php/EIJA/article/view/416/335 

McCraty, R. (2022). “Science of the Heart: Exploring the Role of the Heart in Human 

Performance.” HeartMath Institute, hal. 78-85. 

Muhammad Fuad. Abdul Baqi. (2015). Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-

Karim. Dar Al-Hadits. 

“Neurocardiology: Anatomical and Functional Principles.” (2024). Oxford University 

Press, hal. 112-120. 

Nurul Fadhila, E. P. W. dan Z. (2023). ANALISIS AYATKEIMANAN DALAM AL-QUR’AN 

PERSPEKTIF TAFSIR SALMAN. KhtisarJURNAL PENGETAHUAN ISLAM, 3 no 1. 

https://ojs.iaisumbar.ac.id/index.php/ikhtisar/article/view/142/94 

Priyanto, L. (2022). Al-Shadru dan Hubungannya dengan Psikologi Luky Priyanto. 7, 35–

42. https://ejournal.unisbablitar.ac.id/index.php/jares/article/view/2224 

Qayyim, I. (n.d.). Madarij As-Salikin (Vol. 2). 

Quraish Shihab. (2002). Al-Qur’an dan Makna Kehidupan. Lentera hati. 

quran.nu.or.id. (n.d.). 

Sabuni, M. A. A. (n.d.). Shafwatut Tafasir (Jilid 4). 

Sari, M. (2020). NATURAL SCIENCE : Jurnal Penelitian Bidang IPA dan Pendidikan IPA , 



48 Journal of Social Sciences, Arts and Humanities 
 Vol. 1, No. 1, 2026, 37-48 
 

 Moh. Fahmi Ilman Nafia, Achmad Khudori Soleh (Konsep Pengelolaan Al-Shadr dalam Al-Qur’an dan 

Relevansinya terhadap Kesehatan Mental) 

ISSN : 2715-470X ( Online ), 2477 – 6181 ( Cetak ) Penelitian Kepustakaan ( Library 

Research ) dalam Penelitian Pendidikan IPA. 6(1), 41–53. 

Sayyid Qutb. (2003). Terjemah “Fi Zilal Al-Qur’an”. (Jilid 1). Dar al-Syuruq. 

Sri Wahyuni. (2017). KALIMAT SADR WA ISHTIQATIHA FI AL-QUR’AN AL KARIM 

(DIRASAH TAHLILIYYAH DALALIYYAH). Skripsi Thesis, UIN Sunan Kalijaga. 

Sulaiman Muhammad Amir, Uqbatul Khoir Rambe, M. R. (2022). KUALITAS HADIS DAN 

PEMAHAMAN ULAMA TENTANG HATI. Shahih: Jurnal Ilmu Kewahyuan, 5(1), 73–

91. 

Takrip, Muhamad. et al. (2023). Tafsir Tarbawi: Perspective KH. Mishbah Musthafa 

about Islamic Education Values in QS. al-Inshirah. Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan 7(1), 52-63. https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v7i1.5872 

 

https://e-journal.metrouniv.ac.id/tarbawiyah/article/view/5872
https://e-journal.metrouniv.ac.id/tarbawiyah/article/view/5872
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v7i1.5872

